Desafios en la aproximacion a las fuentes escritas para el estudio de la 3 "
religiosidad femenina en la Galia del siglo VI p a g l n a S
Patricia Beatriz Veraldi

paginas / afio 18 — n° 46 Enero-Abril ISSN 1851-992X/ 2026

http://revistapaginas.unr.edu.ar/index.php/RevPaginas
DOI: 10.35305/rp.v18i46.1001

Desafios en la aproximacion a las fuentes escritas para el
estudio de la religiosidad femenina en la Galia del siglo VI

Challenges in Approaching Written Sources for the Study of
Female Religiosity in Sixth-Century Gaul

Patricia Beatriz Veraldi
Universidad Nacional de Rosario (Argentina)

patoveraldi@gmail.com
https://orcid.org/0009-0006-1492-9357

Resumen

Estudiar la relacién entre el cristianismo y las mujeres de la elite de la Galia del siglo VI
representa un verdadero desafio. Si bien la disponibilidad de las fuentes esta hoy
facilitada por la digitalizacién, generalmente se accede a traducciones y, en muy pocos
casos, a manuscritos en linea. Por otra parte, la escasez de produccién escrita sobre el
periodo limita su reconstrucciéon a la mirada de ciertos autores eclesiasticos, como
Cesareo de Arles o Gregorio de Tours, cuyas obras han sido ampliamente estudiadas. En
las ultimas décadas, la incorporacion de la perspectiva de género en los estudios
medievales ha permitido la formulacién de nuevas preguntas, en especial acerca de las
relaciones que las mujeres mencionadas en estos textos sostuvieron con los
representantes del poder politico y eclesiastico. Este articulo pretende, asi, analizar las
dificultades y desafios que las fuentes plantean a los historiadores que buscan
comprender las maneras en que se desarrolld la vida religiosa de las mujeres de
entonces, tanto fuera como dentro de un monasterio.

Palabras clave: Cristianismo; Mujeres; Fuentes; Monasterios; Reglas.

Abstract

Studying the relationship between Christianity and elite women in sixth-century Gaul
presents a significant challenge. Although access to sources has been facilitated by
digitization, researchers typically rely on translations and, in only a few cases, on online
manuscripts. Moreover, the scarcity of written production from the period limits
historical reconstruction to the accounts of certain ecclesiastical authors, such as

Esta obra estd sujeta a la Licencia Reconocimiento-NoComercial-Compartirigual 4.0 Internacional

de Creative Commons. http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


http://revistapaginas.unr.edu.ar/index.php/RevPaginas
mailto:patoveraldi@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1322-4874
https://orcid.org/0009-0006-1492-9357

Patricia Beatriz Veraldi

Caesarius of Arles or Gregory of Tours, whose works have been extensively studied. In
recent decades, the incorporation of gender perspectives into medieval studies has
enabled the formulation of new questions—especially regarding the nature of the
relationships between the women mentioned in these texts and the representatives of
political and ecclesiastical power. This article aims to analyze the difficulties and
challenges posed by the sources for historians seeking to understand how the religious
lives of women were shaped at the time, both inside and outside the monastic setting.

Keywords: Christianity; Women; Sources; Monasteries; Rules.

Introduccion

Desde hace décadas los estudios medievales utilizan la perspectiva de género como
categoria clave para abordar diferentes problemas. Si durante siglos se intent6
“raptar a la mujer de la realidad y de la historia”, resulta necesario recuperarla en
procesos como la cristianizacion de la Galia en la Alta Edad Media (Klapisch-Zuber,
2003, p.512). Propuesto por Joan Scott, este concepto enfatiza el rechazo al
determinismo biolégico implicito en el empleo de términos como “sexo” o
“diferencia sexual” (Scott,1996, p.266). Se trata en todo caso de “
alcance de los roles sexuales y del simbolismo sexual en las diferentes sociedades y
periodos, para encontrar qué significado tuvieron y cémo funcionaron para
mantener el orden social o para promover su cambio” (Zemon-Davis,1976,p.90).
Visibilizar a las mujeres es un objetivo prioritario en el campo de los estudios de
género. Esto implica construir una historia que dé cuenta de la experiencia
femenina, teniendo en cuenta que este concepto ha permitido historizar la
categoria “mujer” y analizar como las sociedades han interpretado la distincion
funcional entre los sexos. (Sébillotte, 2019, pp.298-301). Si se tiene en cuenta,
ademas, que el “género es el campo primario dentro del cual o por medio del cual
se articula el poder” (Scott, 1996, p.26) resulta relevante aplicarlo a todo tipo de
estudio historico.

En tal sentido, nuestra mirada se enfoca en un periodo de procesos significativos
que tuvieron lugar en la Galia entre los afios 530 y 590. Por un lado, la
cristianizacion de los francos, a partir de la conversién de Clodoveo (entre 496 y
499) que favoreci6 el vinculo de los obispos con la dinastia merovingia. Por otro, el
creciente protagonismo del poder episcopal evidente en la cantidad de concilios
celebrados, en las producciones escritas de envergadura - como las de Cesareo
de Arlés y Gregorio de Tours - y en la proliferacion de hagiografias por todo este
espacio. Por ultimo, la incorporacion de Arlés a los dominios merovingios
representd el avance cristiano sobre el arrianismo de visigodos, burgundios y
ostrogodos que ocuparon - de forma alternada- la Provenza hasta 536.

Durante estas décadas, muchas mujeres pertenecientes a familias aristocraticas se
dedicaron a la vida religiosa dentro de una comunidad monastica o en sus hogares.
El estudio de esta forma de vida da lugar a varios interrogantes que, entendemos,

... descubrir el

paginas / afio 18 — n° 46/ ISSN 1851-992X /2026



Desafios en la aproximacion a las fuentes escritas para el estudio de la
religiosidad femenina en la Galia del siglo VI

contribuyen a complejizar y matizar la mirada sobre las representaciones de la
mujer cristiana. Primero, si tales espacios conventuales fueron una alternativa al
matrimonio y a la viudez (Dailey, 2015, p.57), o quizas el destino inevitable de
muchas mujeres (Mc Namara, 1996 p.2; Dailey, 2015, p.54-56) o simplemente un
castigo (Fonay Wemple, 1981 p.156; Foot, 2019, p. 43). Segundo, cual era la
capacidad de agencia femenina en la redaccion de reglas y en su puesta en practica.
Y finalmente, de qué forma estas mujeres se relacionaron con los obispos y
respondieron a las intervenciones del poder episcopal en sus vidas y en sus
comunidades.

Respecto a la nocién de agencia, coincidimos con Mireia Comas Via cuando la
define como “...la capacidad de las mujeres de tomar decisiones, actuar, influir y
controlar sus propias vidas y circunstancias” (2023, p.140). Sin embargo, nos
permitimos matizar la idea de autonomia que suele vincularse de forma implicita.
Consideramos que, si bien estas acciones han permitido a muchas mujeres eludir
las normas del patriarcado o superar las limitaciones de los roles impuestos
tradicionalmente, esto no ha resultado necesariamente en la transformacién de la
estructura de tal sistema. En este sentido, resulta relevante la mirada de Martha
Howell que entiende que todos los actores histéricos (hombres o mujeres) pueden
hacer su propia historia, pero no lo hacen en circunstancias elegidas por ellos
mismos, sino en las ya existentes, dadas y transmitidas desde el pasado. Por ello,
muchas experiencias analizadas desde la perspectiva de género en este periodo,
nos muestran mujeres que no eliminaron el régimen patriarcal sino que, en todo
caso, negociaron con él para proteger sus intereses y alcanzar sus metas, sortearon
las restricciones de las normas o se posicionaron estratégicamente. Es decir, en
muchos casos, no confrontaron necesariamente de forma consciente y explicita con
el sistema, sino que lo eludieron (2019, p.21-28).

En este marco, y para dar respuesta a las preguntas antes planteadas, es necesario
recurrir a textos producidos principalmente por prelados que tenian vinculacién
con algunas de las mujeres estudiadas. Nos referimos a Cesarea La Mayor, hermana
de Cesareo de Arles y su sobrina, Cesarea La Joven, asi como a las reinas Clotilde y
Radegunda, ambas vinculadas a Gregorio de Tours. Estas obras son de diverso
género, desde reglas monasticas y sermones -como los del obispo de Arlés- hasta
hagiografias y la monumental Historia de los Francos (Decem libri historiarum) de
Gregorio. También son pertinentes las epistolas y las actas de los concilios
celebrados durante el reinado merovingio.

Estos textos plantean desafios al historiador. Por un lado, porque si bien la
disponibilidad de fuentes esta hoy facilitada por la digitalizacion, se suele acceder a
traducciones y en muy pocos casos a manuscritos en linea. Por otro, los
documentos son escasos y, ademas, de autoria masculina por lo que la voz
femenina no aparece en forma directa (James, 2020, p.238). Son sumamente
exiguas las obras escritas por mujeres en estas décadas. A esto se suman los topos
literarios y las intenciones doctrinales o pedagoégicas que aparecen en la mayoria
de los escritos, especialmente en las hagiografias. Todo ello obliga a recurrir a

paginas / afio 18 — n° 46/ ISSN 1851-992X /2026



Patricia Beatriz Veraldi

diferentes tipos de fuentes, para entablar un dialogo entre ellas mediante la
perspectiva de género, lo que favorece la comparaciéon y asociacion de la
informacion fragmentada.

En virtud del espacio disponible para el presente articulo, interesa concretamente
el andlisis de los retos que presentan algunos de estos documentos. Por empezar,
se seleccioné la Regula virginum de Ceséareo de Arlés." Con el mismo criterio se
analizaran también dos epistolas: la de Avito de Vienne a su hermano el obispo
Apolinar, referida a su hermana Fuscina y la de Cesarea La Joven a la reina
Radegunda.? Ademds, se examinaran las dificultades propias del género
hagiografico, teniendo en cuenta la Vida de Radegunda - escrita por Baudonivia y
la version de Venancio Fortunato- y la de Clotilde.

La Regula virginum

Cesareo inici6 su episcopado en la décadas previas a la incorporacion de Arlés a los
dominios francos y su obra introdujo cambios significativos para la vida religiosa
femenina. Alli el obispo planificé y organizé la construccidon del convento de San
Juan, exclusivo para mujeres, y redacté la primera regla mondstica para ellas que
se conoce en Occidente: la Regula virginum, adoptada definitivamente por la
comunidad entre 534 y 536 (Rudge, 2011, p.107; Klingshirn, 1994, p.118). Este
sitio fue preparado para su hermana Cesarea que residia en la primera casa
monastica femenina instalada en la Galia, fundada por Juan Casiano (Effros, 2002,
p.44). A la muerte del prelado en 542, su sobrina Cesarea la Joven continué
sosteniendo la practica de sus prescripciones y sermones, ademas de encargar la
escritura de su vita (Rudge, 2007, pp. 27-28).

La fundacion de este monasterio se vincula al deseo de Cesareo de fortalecer el
cristianismo en Arlés. Segiin Marilynn Dunn, una comunidad femenina liderada por
su propia hermana y luego por su sobrina, podia asegurar la “intercesidn litargica”
(plegarias, oraciones, salmos) para los fieles de la ciudad. Tales intenciones se
basaban en dos tendencias que venian ganando terreno desde el siglo V: el servicio
liturgico brindado por monjes a los laicos y la idea de que las comunidades
femeninas no solo debian separarse de las masculinas, sino también permanecer
estrictamente cerradas (2003, p.98-99). En este sentido, Cesareo entendia que el
monasterio debia funcionar como modelo de vida cristiana perfecta
(Klingshirn,1994, p.117). Por este motivo, decidié ubicarlo en sus inicios, cerca de
la tumba de San Ginés, uno de los sitios sagrados en las afueras de la ciudad. Sin
embargo, los enfrentamientos entre burgundios, ostrogodos y francos (ocurridos
hasta 536), obligaron a su traslado para proteger a las religiosas. Finalmente, se lo
reconstruyd al interior de las murallas, en la esquina sureste de Arlés - un sector

! Cesaire DArles, Oeuvres Monastiques (Tome I), Ouevres pour les moniales, Régle des Vierges, Adalbert
de Vogiié et Joél Courreau (trad.), Du Cerf, Paris, 1988, en adelante RV

% Alcimi Aviti Episcopi, Consolatoria de castitatis laude, MGH Auct. Ant. 6, 2; Caesarius of Arles, Life,
Testament, Letters, William E. Klingshirn, Liverpool University Press, Liverpool, 1994; Caesaria 1],
“Epistolae”, Sainted Women of the Dark Ages, Jo Ann McNamara, E. Gordon Whatley y John E. Halborg
(eds.y trads.), Duke University Press, Durham y Londres, 1992.

paginas / afio 18 — n° 46/ ISSN 1851-992X /2026



Desafios en la aproximacion a las fuentes escritas para el estudio de la
religiosidad femenina en la Galia del siglo VI

cercano a la primera catedral - y dedicado en 512 (Rudge, 2011, p.99).

La regla para esta casa se dividia en cinco secciones. La primera establecia las
normas de admisién y practica basadas en los preceptos de Casiano y las
tradiciones del monasterio de Lérins, en donde se habia formado Cesareo como
monje. La segunda parte ha sido asociada a las reglas escritas por San Agustin de
Hipona. Pareciera que el obispo tradujo directamente partes de esos escritos en
términos femeninos. En esta seccidon se contemplaban las bases espirituales de la
vida de la comunidad, fundamentas en las prescripciones de los Evangelios: todo
debia ser puesto en comun y nadie debia poseer ningun tipo de propiedad privada.
En la tercera parte, aparecian plasmadas las ideas propias de Cesareo, mientras
que la cuarta ha sido denominada Recapitulacién, puesto que en ella el autor revisé
todos los postulados previos. La quinta estaba compuesta por regulaciones
vinculadas al ayuno y a la liturgia, tomando como modelo la practica monacal de
Lérins (2003, p.100).

Entre las prescripciones mas importantes, Cesareo establecia el encierro estricto:

Haec sanctis animabus uestris prima conueniunt. Si qua relictis parentibus suis
saeculo renuntiare et sanctum ouile uoluerit introire, ut spiritalium luporum
fauces deo adiuuante possit euadere, usque ad mortem suam de monasterio non
egrediatur, nec in basilicam, ubi ostium esse uidetur.’

[En primer lugar, esto es lo que corresponde a vuestras santas almas: Si una
persona quiere dejar a sus padres, renunciar al mundo y entrar en el redil
sagrado, de ahora en adelante, para poder escapar, con la ayuda de Dios, de las
fauces de los lobos espirituales, no abandonara el monasterio hasta su muerte,
ni siquiera para ir a la basilica, donde se sabe que esta la puerta.]*

Como vemos, la clausura era un requerimiento fundamental, que implicaba para la
mujer que ingresaba al monasterio, no salir de él hasta su muerte (Rudge, 2011,
p.107). La religiosa debia separarse totalmente del mundo y protegerse de los
lobos espirituales. Estos estaban representados por las amenazas hacia sus
cuerpos y por las distracciones que ofrecia una ciudad como Arlés, rica en lo
comercial y cultural. Gregorio de Tours (en su Gloria de los Martires) se
escandalizaba, por ejemplo, al sefialar que era comun durante el festival de San
Ginés - patrono de la ciudad- ver esclavos cargando copas llenas para sus amas y
muchachas bellamente vestidas luciendo hermosas joyas (p.108).

El contacto con el exterior se realizaba a través de un mayordomo (provisor),
elegido por las religiosas, quien era el unico hombre autorizado a ingresar al
convento. Solo podia entrar acompafiado por la abadesa u otra testigo confiable y
se instruia a las monjas para comportarse con modestia ante su presencia. Para la
celebracion de las misas se permitia el ingreso de un clérigo que no fuera joven.
Ademas Cesareo prohibio, a través de la regla, la celebracién de banquetes para el
obispo o el clero local, asi como la costura o la lavanderia, puesto que las

3RV, 2.
* Las traducciones, de aqui en adelante, son nuestras.

paginas / afio 18 — n° 46/ ISSN 1851-992X /2026



Patricia Beatriz Veraldi

consideraba tareas inadecuadas para virgenes consagradas. Solo tenian permitida
la confeccién de la vestimenta de lana, para uso personal (Dunn, 2003, p. 101).
Entre los desafios que presenta la Regula, se encuentran las diferentes
interpretaciones de la que ha sido objeto en las ultimas décadas. Suzanne Fonay
Wemple, por ejemplo, ha considerado que la intenciéon de Cesareo fue proteger a
las mujeres de los ataques que padecia la ciudad en aquellos afios y que la
ubicacién intra-muros favorecia el control de su funcionamiento. Sin embargo, su
andlisis se presenta un tanto contradictorio cuando destaca la necesidad del obispo
de garantizar la autonomia, privacidad y libertad de las mujeres en su monasterio
(1981,p.154). Ha argumentado que esto se verifica en la regla por la insistencia en
exceptuar a la comunidad de la injerencia episcopal - especialmente por cualquier
cambio que un sucesor quisiera introducir en la regla- y en garantizar la
autosuficiencia econémica.” Pero también ha indicado que San Juan de Arlés sirvié
como prision - en referencia a la cuflada del rey Gunthram, encarcelada alli al
momento de enviudar - lo que permite cuestionar su idea de libertad (Fonay
Wemple, 1981, p.156).

Otros autores han matizado esta mirada afirmando que, en cambio, la regla no tuvo
otra intencion que separar a las mujeres religiosas del mundo secular, con el fin de
garantizar la sagrada tarea asignada: la intercesion litargica (Dunn, 2003, p.99).
Con el mismo sentido, William Klingshirn, ha enfatizado que la intencién del
obispo, al designar a su hermana como abadesa, se correspondia directamente con
retener el control absoluto sobre la institucion a lo largo de su vida (Klingshirn,
1994, p.118). Al respecto coincide Julie Ann Smith, quien ha considerado que las
reglas femeninas fueron elaboradas para reubicar espacialmente a las mujeres que
elegian el ascetismo y la castidad, de tal manera que continuasen en la tradicional
situacion de obediencia a los hombres. De esta manera, a pesar de vivir en sus
propias comunidades, dependian de sus consejeros, quienes adoptaban una actitud
paternalista que incluia la redaccion de las reglas (2016, p.310). Las
interpretaciones oscilan asi entre las ideas de control y proteccion, lo que remite a
la pregunta: ;es lo mismo controlar que proteger?

Sobre esto, el reciente abordaje de Lindsay Rudge resulta muy interesante. En su
tesis doctoral, ha propuesto, que lejos de ser un escrito individual del obispo, la
Regula virginum, puede considerarse una obra colaborativa. Para Rudge, ha sido
fundamental la participacién de Cesarea, hermana del obispo y luego de su sobrina,
con el mismo nombre. Su interpretacion se basa en la llamada Recapitulatio de esta
fuente, es decir los capitulos 48 a 65y 72 a 73 (Rudge, 2007, p.60). Esta seccion fue
escrita hacia 530, es decir, casi veinte afios después de su primera presentaciéon. En
su prefacio dice:

Cum deo propitio in exordio institutionis monasterii uobis regulam fecerimus,
multis tamen postea uicibus ibi aliquid addidimus uel minuimus: pertractantes

* Lo que incluia la prohibicién de prestar servicios de costura, cocina o lavanderfa a personas del
exterior, ver RV, 36, 46, 64

paginas / afio 18 — n° 46/ ISSN 1851-992X /2026



Desafios en la aproximacion a las fuentes escritas para el estudio de la
religiosidad femenina en la Galia del siglo VI

enim et probantes quid inplere possitis hoc nunc definiuimus, quod et rationi et
possibilitati et sanctitati conueniebat. Quantum enim diligenti experimento
capere potuimus, ita deo inspirante temperate est regula ipsa, ut eam cum dei
adiutorio ad integrum custodire possitis. Et ideo coram deo et angelis eius
contestamur, ut nihil ibi ultra mutetur aut minuatur.

Pro qua re quascumque scedas prius fecimus uacuas esse uolums ...°

[Gracias a Dios, les entregamos una Regla al principio, cuando se fundé el
monasterio, pero desde entonces la hemos modificado en numerosas
ocasiones. Tras un proceso de ensayo y error, para observar su perspectiva,
ahora establecemos definitivamente lo que se ajusta a la razoén, sus
capacidades y su santidad. Segin hemos podido comprobar mediante una
cuidadosa experimentacion, esta Regla, bajo la inspiracion divina, ha adquirido
una forma lo suficientemente equilibrada para que, con la ayuda de Dios,
puedan cumplirla integramente.

Por lo tanto, ante Dios y sus angeles, les suplicamos: de ahora en adelante, no
realicen mas cambios ni modificaciones ... ]

Las palabras de Cesareo implicarian una relaciéon cercana y continua con las
monjas de la comunidad. Segun la autora, supervisaba, cuestionaba, hacia cambios
y aprendia de los informes de las mujeres sobre sus experiencias. Ha
fundamentado esta posicion en la existencia de una conexién emocional y practica
argumentando por ejemplo que, cuando estaba cerca de la muerte, el obispo se
mudo al monasterio a consolar a las mujeres ansiosas que no comian ni dormian
por la sospecha de que estaba a punto de fallecer.’” Sin embargo, en su trabajo
Rudge plantea una hipoétesis que resulta dificil de confirmar. A pesar del analisis,
sin duda pormenorizado y detallado, de los escritos del prelado, las voces de las
mujeres que mencionan permanecen silenciadas.

Epistolas

Las cartas son, quizas, el tipo de texto en donde la voz de los autores aparece de
modo mas directo y expresivo. Es un género que suele exponer emociones y
experiencias directas de aquel que escribe. Su intenciéon discursiva no solo da
cuenta de la comunicacién entre un emisor y un receptor, sino que permite
desarrollar un estilo literario, que puede incluir formas reflexivas, mas elaboradas
0 poéticas. Resultan un material fundamental a la hora de reconstruir las vivencias
de las mujeres que abrazaron la vida religiosa en aquella época. Sin embargo,
también suelen ocultar intenciones, informacién y dar lugar a inferencias que
deben ser contrastadas con otras fuentes, por lo que es necesario no perder de
vista el contexto en que se escribieron.

Cerca de 506-507, Avito de Vienne, escribié una carta dedicatoria del poema
Consolatoria de castitatis laude [Consuelo en alabanza a la castidad], dirigida a su

6 RV, 48, 49,
7 Caesarius of Arles: Life, Testament, Letters, William E.Klingshirn, Liverpool University Press,
Liverpool, 1994, 2, 47.

paginas / afio 18 — n° 46/ ISSN 1851-992X /2026



Patricia Beatriz Veraldi

hermano, el obispo Apolinar, en relacidn a su hermana Fuscina.? Como Cesérea, era
una virgen dedicada a la vida monastica que, aparentemente, estaba
experimentando dudas acerca de su decisién. El autor le indicaba a su hermano
que no consideraba apropiado hacer circular el poema escrito a quos ad
venerabilem Fuscinam sororem nostram de consolatoria castitatis laude conscripsi [a
la venerable Fuscina, nuestra hermana, para consolarla y alabarle su castidad] °
fuera del circulo familiar porque consideraba que era muy sencillo y que pocos lo
entenderian por tratar temas personales.

En él exaltaba los logros religiosos de las mujeres de su familia y utilizaba ejemplos
biblicos para destacar la valentia y firmeza de otras virgenes. También presentaba
las desventajas del matrimonio -haciendo hincapié en los peligros del parto -
basandose en la retérica de la virginidad de escritores como Jerénimo. Era un
himno de alabanza a la familia del escritor con el fin de alentar a la destinataria en
su eleccion de vida. Asi, su funcidn era ser esposa de Cristo, continuar y dar soporte
a la tradicion familiar. La posicidon de Fuscina es descripta en el texto como patrona
y, en tal situacion, se constituye en la responsable del crecimiento espiritual y el
poder de su parentela (Rudge, 2007, p. 37-41).

Se desconocen las impresiones personales que causo esta carta en Apolinar y el
poema en la hermana del obispo. Sin embargo, es posible inferir que ella pudo
leerlo y apreciar un poema en hexametros como el que recibi6. Avito mismo lo
sefala al referirse a su educacién: Quid totum replicem? Tu sensibus utere doctis et
quae nota tibi vel quae percursa legendo, ad virtutis opus studio converte virili.|
[¢Por qué deberia repetirlo todo? Usa tus sentidos aprendidos y, leyendo lo que te
resulta familiar o lo que has leido, dedicalo con diligencia viril a la obra de la
virtud.].'® Ella formaba parte de la elite femenina educada en las habilidades de
lectura y escritura. Cabria preguntarse entonces, en virtud de la preocupaciéon de
su hermano, si la vida religiosa que Fuscina llevaba adelante habia sido
conscientemente escogida, o en todo caso, impuesta en virtud de la tradicion
familiar. Pareciera que era la inica opcidn alternativa al matrimonio, por lo tanto la
posibilidad de eleccidn era muy limitada.

La otra epistola que forma parte de este andlisis, es de autoria femenina. Pertenece
a Cesarea La Joven - sobrina del fundador de San Juan de Arlés- que entre 550 y
560, escribié una carta a la reina Radegunda.'! Era en respuesta a su solicitud de la
Regula virginum para su futuro monasterio femenino de la Santa Cruz de Poitiers.
La reina habia optado por la vida religiosa intra-muros al abandonar a su marido,
el rey Clotario. Para su fundacién, cont6 inicialmente con la bendicién del obispo de
la ciudad, aunque no con la del sucesor, Maroveo. Como sefialamos, la regla de
Cesareo establecia limites al poder de intervencion episcopal sobre la comunidad,
por lo que habria interesado a la reina (Dunn, 2003, p.108).

8 Alcimi Aviti Episcopi, Consolatoria de castitatis laude, MGH Auct. Ant. 6, 2, p.274.

? Ibidem.

Ibidem., vv. 412-414, p.287.

1 Esta en discusion la fecha de escritura y recepcion de esta carta: Jo Ann McNamara la ubica
alrededor de 550 (1992, p.113) mientras que Albrecht Diem lo hace hacia 560 (2020, p.329).

paginas / afio 18 — n° 46/ ISSN 1851-992X /2026



Desafios en la aproximacion a las fuentes escritas para el estudio de la
religiosidad femenina en la Galia del siglo VI

Esta carta confirma que las religiosas de San Juan de Arlés llevaban adelante tareas
de lectura y escritura, especialmente copiando manuscritos. Se lefan habitualmente
las Sagradas Escrituras, sermones y la propia regla. Al mismo tiempo, evidencia
que Cesarea esperaba que Radegunda continuase desarrollando estas habilidades,
cuando le aconsejaba que: Lectiones divinas iugiter aut legite aut audite, quia ipse
sunt ornamenta anime; ex Iipsis praetiosas margaritas auribus vestris appendite, ex
ipsis anulos et dextralia. [Por eso debéis estar siempre leyendo o escuchando las
Escrituras divinas, porque ellas son los adornos del alma: son como perlas
preciosas colgadas en vuestras orejas o como anillos o collares].*

En su respuesta, Cesdrea manifestd acceder a la peticidon de enviar la Regula, al
tiempo que agregd una serie de advertencias y consejos. Por un lado, sefialaba que
Radegunda debia cuidar de su decision y vocacion ante las tentaciones que podia
enfrentar en una vida muy diferente a la que habia llevado hasta entonces junto al
rey. Esto implicaba abstenerse de todo vicio y pecado, mantenerse mansa, paciente,
humilde y obediente. Por otro, advertia acerca de la aplicacién de la regla: Licet sit
sanctum et bonum et laudabile, quod regulariter vivere optetis; sed non est maior nec
melior nec praeciosior nec splendidior ulla doctrina, quam evangelii lectio. [Santa,
buena y loable es la regla por la que habéis elegido vivir; pero no hay ensefianza
mas grande, mejor y mas preciosa que la lectura del Evangelio].”® Pareciera que la
intencién de la abadesa era que la reina evitara excesos de abstinencias (ayunos) lo
que dificultaria sostener la regla tanto a ella como a sus seguidoras. A la vez,
recalcaba la necesidad de aislamiento estricto, recordandole que no debia aceptar
la compaiiia y visita de hombres (Mc. Namara, 1992, p.114)

Como se senald anteriormente, si bien las epistolas brindan informacidén acerca de
las emociones y vivencias de sus autores, no suelen ser de facil interpretacion,
debido a que ocultan otras cuestiones. Es necesario relacionarlas con el contexto
en el cual fueron escritas, lo que surge del analisis de otro tipo de documentos. Por
ejemplo, en el caso de Radegunda, Albrecht Diem ha interpretado que la abadesa
dudaba del éxito que la dama podria tener en el cumplimiento de una regla tan
estricta, a pesar de su voluntad y esfuerzo. De este modo, ha explicado que la
respuesta de Cesarea se basaba en considerar un tanto iluso el intento de una reina
barbara en fundar un establecimiento que combinaba una comunidad urbana
cerrada, un santuario de reliquias, un lugar de oracién intercesora y retiro para los
miembros del clan real (2020, p.329). Esta interpretacion es fruto de la relaciéon
que Diem estableci6 con otros documentos como las Vidas de la reina y la Historia
de los Francos de Gregorio de Tours. A partir de los que ha considerado que, poco
después de la muerte de Radegunda, su institucién multifuncional, establecida
contra la resistencia real y episcopal, habitada por monjas de diversos origenes y

12 Caesaria II, “Epistolae”, Sainted Women of the Dark Ages, Jo Ann McNamara, E. Gordon Whatley y
John E. Halborg (eds. y trads.), Duke University Press, Durham y Londres, 1992, p.118.
13 Ibidem, p.115.

paginas / afio 18 — n° 46/ ISSN 1851-992X /2026



Patricia Beatriz Veraldi

dirigida por una “asceta radical” - que intentd imponer sus propios estandares
extremos a sus seguidores - estaba destinada al fracaso (p. 330).'*

Hagiografias

Las hagiografias son los textos que se ocupan de personas consideradas sagradas o
santos. Es un género similar a la biografia pero, a diferencia de ella, narra una
historia que pretende demostrar que las acciones del o la protagonista cumplen
con las expectativas de Dios para la humanidad (Kreiner, 2020, p.509). Usualmente
la aprobacion divina de las acciones relatadas se manifiestan a través de milagros,
suefios o visiones.

Su origen se asocia con las Actas de los Martires del siglo II. Pero, con el
reconocimiento oficial del cristianismo en el siglo IV, el martir dejé de ser
protagonista exclusivo de la hagiografia, para ceder lugar al santo o santa, que
tendria que dar prueba de su virtud en la dimensién sobrenatural. La santidad no
dependia de un acontecimiento concreto, sino del desarrollo progresivo del talento
y de las virtudes teologales y cardinales."

Por ese motivo, se destaca la narraciéon de prodigios, porque la hagiografia debia
otorgar una prueba definitiva, no menos fehaciente y no menos soélida que el
martirio, que ahora ya no era posible. Asi, los hitos narrativos comunes a todos los
textos hagiograficos son: deseo de santidad, proceso de perfeccionamiento y éxito;
santidad probada a través de prodigios in vita y prodigios post mortem (Bafios
Vallejo, 1989, pp.54-56).

Las fuentes hagiograficas suelen ofrecer datos para la reconstruccion del pasado
histérico, sin embargo, los historiadores no deben perder de vista el hecho de que
el hagidgrafo relataba una realidad histérica tamizada de manera irreflexiva e
inconsciente por su visidn personal de los hechos. A la vez, se debe tener en cuenta
que, cuando el autor escribia, mostraba de alguna manera la estructura del sistema
racional y ético subyacente en su sociedad que se correspondia con la comprension
que se tenia de lo divino. Estos textos no constituyen, por tanto, solo un modelo
para la edificacion individual del creyente, sino un discurso normativo que intenta
modificar o justificar los parametros con los que una sociedad se ve y se evaluia a si
misma (Kreiner, 2020, p.509).

También debemos considerar, como sefala Marie-Céline Isaia que: Dans
I’hagiographie, une communauté peut commémorer non seulement des usages, mais

* Esta interpretacion del autor se vincula, ademds, con la revuelta de monjas que tuvo lugar en el
convento de la Santa Cruz de Poitiers y que fuera liderada por dos princesas merovingias en 589. El
autor indica que no es casual que las vitae de Radegunda hayan sido escritas después de este
episodio, en un intento de reestablecer el orden y el buen nombre del monasterio. Sin embargo, si
esto fue motivo de fracaso, o no, del proyecto de la reina es tema de discusion que excede el alcance
del presente articulo. Ver Diem, 2020, p.330.

15 Seguin el Catecismo de la Iglesia Catdlica Apostdlica Romana, las virtudes cardinales son cuatro: la
prudencia, la justicia, la fortaleza y la templanza, mientras que las virtudes teologales son tres: la fe,
la esperanza y la caridad. Ver https: //www.vatican.va/archive/catechism sp/p3sicla7 sp.html

paginas / afio 18 — n° 46/ ISSN 1851-992X /2026


https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s1c1a7_sp.html

Desafios en la aproximacion a las fuentes escritas para el estudio de la
religiosidad femenina en la Galia del siglo VI

encore des expériencies émotionnelles estructurantes pour le groupe. [En la
hagiografia, una comunidad puede conmemorar no solo las costumbres, sino
también las experiencias emocionales que estructuran al grupo] (2014, p.30). Es
decir que, a través de las hagiografias, una comunidad selecciona todas las
referencias compartidas necesarias para la armonia de la vida comun, usos
recomendados, lugares significativos, patronos temporales y espirituales y
personas memorables, cuyas vidas merecen ser conocidas (p. 32)

Ademas, los historiadores deberian intentar conocer la intencionalidad que ha
inspirado al hagiégrafo y las ideas que pretendia transmitir, teniendo siempre en
cuenta que propondrad en el texto una interrelaciéon entre el mundo sensible y
sobrenatural vinculada a sus propias creencias e interpretaciones y a las
valoraciones de su sociedad (Garcia de la Borbolla, 1999, p. 692).

Asimismo, las vidas han atraido la atencién de los historiadores debido a que son
una forma bastante comun de escritura medieval y a veces, para la Alta Edad
Media, la Unica que ha sobrevivido en cierta cantidad. En ocasiones, las vitae
merovingias, han sido consideradas como las fuentes mas importantes para la
construccion de la cronologia y la historia narrativa (Fouracre, 1990, p.3). A partir
de su estudio, se han analizado los procesos de conversiéon y de interacciéon del
cristianismo en las comunidades campesinas de la Galia entre los siglos VI y VIII.
De esta manera, se han estudiado también cambios culturales y religiosos
producidos por la introducciéon del culto a los santos y a las reliquias en esta
sociedad. Han resultado fundamentales porque a través de ellas, se ha logrado
detectar una clara continuidad entre la vida cultural y religiosa de la
tardoantigiiedad y la de la Edad Media (Hen, 1995, p.84).

Sin embargo, el desafio del medievalista es lidiar con una documentacion
altamente ideologica. Por este motivo, se considera fundamental contrastar el
registro hagiografico con otro tipo de fuentes escritas y materiales, sobre todo si se
pretende alcanzar la comprension de asuntos como las relaciones de poder, la
propiedad, las dependencias sociales, los circuitos de distribucion, el poder politico
o las proyecciones religiosas e ideoldgicas, por nombrar algunos temas vinculados
con la estructura sociopolitica y econémica de una sociedad (Castellanos, 2004, p.
14).

Estos desafios se presentan en las Vidas de las reinas Radegunda y Clotilde. Para la
primera, se cuenta con la escrita por su cercano amigo, el obispo de Poitiers,
Venancio Fortunato, quien enfatizé su papel humilde y doméstico dentro del
convento. Sobre ella también se produjo otra version, la de Baudonivia, monja del
monasterio de la Santa Cruz, que retrataba a Radegunda como astuta politica,
destructora de santuarios paganos y participante activa del culto a los santos. El
prelado la describia como una mujer pasiva, mientras que la religiosa la destacaba
como un miembro activo de la Iglesia (James, 2020, p.248). La informacién
necesaria para completar la imagen de la santa la ha brindado Gregorio de Tours,
en su Historia de los Francos, por lo que es necesario el estudio de esta fuente para
contrastarla con las hagiografias.

paginas / afio 18 — n° 46/ ISSN 1851-992X /2026



Patricia Beatriz Veraldi

Para el caso de Clotilde, hay una secuencia inversa, puesto que Gregorio dedico
varios capitulos de su monumental obra para describir a la reina.'® Destacaba la
influencia que tuvo sobre la conversion de su marido, el rey Clodoveo, a la vez que
su “amorosa bondad y gran modestia” en los ultimos dias de su vida, cuando
decidi6 dedicarse a la vida religiosa en Tours: ... ibique ad basilica beati Martini
deserviens, cum summa pudititia atque benignitate in hoc loco commorata est
omnibus diebus vitae suae, raro Parisius visitans. [... sirvi6 como religiosa en la
iglesia de San Martin. Vivio el resto de su vida en este lugar, salvo alguna visita
ocasional a Paris.]'” La hagiografia de Clotilde fue escrita posteriormente, entre el
siglo IX y X, y sus datos tomados de la obra del obispo de Tours (Mc Namara, 1992,
p-38).

Por lo tanto, para estudiar a Clotilde, resulta necesario compararla con otras reinas
y viudas que son mencionadas en la Historia Francorum - como Ingoberga,
Ultragotha - '® y en la Gloria confessorum, en donde se refiere a su madre
Armentaria.”® En estas obras, el obispo presenté una imagen de la reina que
enfatizaba el rol que correspondia, en su criterio, a la viuda cristiana. La viudez, a
pesar de todas sus posibles penas, brindaba a la mujer la oportunidad de alejarse
de las preocupaciones mundanas y centrarse en la perfeccion espiritual. Gregorio
sentia poca compasion por quienes no alcanzaban la perfeccion y se dedicaban a
asuntos seculares (Dailey, 2015, p.25). Pareciera que, por este motivo, minimizé la
reaccion de Clotilde en 524, cuando encargé a sus hijos vengar la muerte de sus
padres burgundios.?® Esta es una estrategia literaria y no de reconstruccion
historica, puesto que, destacaba actos piadosos de la reina y no tanto su
participacién en asuntos politicos. Segiin Erin Dailey, el prelado esperaba que sus
relatos sobre las viudas inspiraran a su publico a actuar con virtud y a comprender
a la viudez como una prueba moral.

Conclusion

En virtud del recorrido realizado, es posible afirmar que la reconstrucciéon de
procesos historicos en el periodo medieval con perspectiva de género presenta
multiples desafios al historiador. Las fuentes disponibles son de diferentes tipos y
presentan complejidades propias que hacen necesario un abordaje exhaustivo y
comparativo. Dado que no nos brindan, en su mayoria, las voces directas de las
mujeres estudiadas, es necesario ponerlas en espejo para que dialoguen entre si
con el fin de obtener un panorama critico de las experiencias que se analizan.
Afortunadamente para las mujeres religiosas de la Galia del siglo VI se verifica que,
en las dltimas décadas, se han multiplicado los estudios que se aproximaron a los

16 Gregory of Tours, The History of the Franks, Lewis Thorpe (trad.), Penguin Books, Londres, 1974,
Libro II.

7 HF, 11, 43.

BHF, 1V, IX,

19 Gregory of Tours, Glory of the Confessors, Raymon Van Dan (trad.) Liverpool University Press,
Liverpool, 2004, IX.

20 HF, 11, 111

paginas / afio 18 — n° 46/ ISSN 1851-992X /2026



Desafios en la aproximacion a las fuentes escritas para el estudio de la
religiosidad femenina en la Galia del siglo VI

documentos desde otra mirada. La utilizacién del género como categoria analitica
ha permitido pensar a la mujer como un concepto que es necesario historizar. Es
decir, las representaciones que hoy nos atraviesan de lo que entendemos por
“mujer” no son las mismas que las de la sociedad altomedieval. Y esto, como sefiala
Violaine Sébillotte, habilita y hace necesario recurrir a una temporalidad amplia
que permita comparaciones entre diferentes corpus documentales y contextos
diversos (Sébillotte, 2019, p.303).

Las nuevas preguntas y nuevas intenciones, que no pierden de vista la agencia
femenina, han favorecido la creciente comprensioén acerca de como desarrollaron
sus vidas y construyeron aquellas relaciones de poder. Pero prestar atencién a esta
capacidad de accion requiere de cautela para evitar caer en una idealizacion de la
autonomia y libertad femenina en el contexto social que se estudia. Coincidimos
con Howell en que implica no desconocer cémo el estatus social, el estado civil y la
ubicacion cronolégica y geografica influyeron en tal agencia (2019, p.22).

Queda pendiente, por supuesto, el acceso a las circunstancias que experimentaron
las mujeres de los estamentos bajos de aquella sociedad y que también
participaron de este tipo de vida, dentro o fuera de un monasterio. La
reconstruccion de sus acciones es obstruida por la ausencia practicamente total en
los escritos altomedievales, aunque los avances de la antropologia y la arqueologia,
han contribuido a que no sea absoluta.

Bibliografia

Bafios Vallejo, F. (1989). La Hagiografia como género literario en la Edad Media.
Tipologia de doce Vidas individuales castellanas. Oviedo: Departamento de Filologia
Espafiola.

Castellanos, S. (2004). La Hagiografia Visigoda. Dominio social y proyeccion cultural.
Logrofio: Fundacion San Millan de la Cogolla.

Comas Via, M. (2023) Mujeres que sirven, mujeres que cuidan. La economia de los
cuidados en la Catalufia bajomedieval. Cuadernos Medievales (35).

Dailey, E. T. (2015). Queens, Consorts, Concubines. Gregory of Tours and Women of
the Merovingian Elite. Leiden: Brill.

Diem, A. (2020). Merovingian Monasticism: Voices of Dissent. En B. Effros e I. Moreira
(eds.); The Oxford Handbook ok the Merovingian World. Oxford: Oxford University Press.

Dunn, M. (2003). The Emergence of Monasticism. From the Deserts Fathers to the
Early Middle Ages. Padstow: Blackwell.

paginas / afio 18 — n° 46/ ISSN 1851-992X /2026



Patricia Beatriz Veraldi

Effros, B. (2002). Creating Community with Food and Drink in Merovingian Gaul.
Nueva York: Palgrave Macmillan.

Fonay Wemple, S. (1981). Women in Frankish Society. Marriage and Cloister 500 to
900. Filadelfia: University of Pennsylvania Press.

Foot, S. (2019). Veiled Women. The Disappearance of Nuns from Anglo-Saxon
England. Volumen I. Londres: Routledge.

Fouracre, P. (1990). Merovingian History and Merovingian Hagiography. Past
&Present (127). Recuperado de https://www.jstor.org/stable/i226654

Garcia de la Borbolla, A. (1999). La Hagiografia medieval, una particular
historiografia. Un balance del caso hispano, Hispania Sacra, (51),14. Recuperado de
https://doi.org/10.3989/hs.1999.v51.i104.595

Hen, Y. (1995). Culture & Religion in Merovingian Gaul, AD 481-751. Leiden-New
York-Colonia: Brill.

Howell, M. (2019). The Problem of Women'’s Agency in Late Medieval and Early Modern
Europe. En S.J. Moran y A. Pipkin (eds.); Women and Gender in Early Modern Low Countries,
1500-1750. Leiden; Boston: Brill.

[saia, M. C. (2014). Lhagiographie, source des norms médievales. Pistes de recherche. En
M.C. Isaia y T.Granier (eds.) Normes et hagiographie dans I'Occident (VI- XVI siecle). Actes

du colloque international de Lyon, 4-6 octobre 2010, Turnhout: Brepols.

James, E. (2020). Elite Women in the Merovingian Period. En B. Effros e 1. Moreira (eds.);
The Oxford Handbook ok the Merovingian World. Oxford: Oxford University Press.

Klapisch-Zuber, C. (2003). Masculino/Femenino. En J. Le Goff y ]J.C. Schmitt (eds.);
Diccionario Razonado del Occidente Medieval. Madrid: Akal.

Klingshirn, W. E. (1994). Caesarius of Arles. The Making of a Christian Community in
Late Antique Gaul. Cambridge: Cambridge University Press.

Kreiner, ] (2020). Merovingian Hagiography. En B. Effros e 1. Moreira (eds.); The Oxford
Handbook ok the Merovingian World. Oxford: Oxford University Press.

Mc Namara, J.A. & Halborg J. E. & Whatley, E.G. (eds., trads.). (1992). Sainted Women of the
Dark Ages. Durham y Londres: Duke University Press.

paginas / afio 18 — n° 46/ ISSN 1851-992X /2026


https://doi.org/10.3989/hs.1999.v51.i104.595

Desafios en la aproximacion a las fuentes escritas para el estudio de la
religiosidad femenina en la Galia del siglo VI

Rudge, L. (2011). Dedicated Women and Dedicated Spaces: Caesarius of Arles and
the Foundation of St. John. En H. Dey y E. Fentress (eds.); Western Monasticism ante
litteram: The Spaces of Monastic Observance in Late Antiquity and the Early Middle
Ages. Turnhout: Brepols.

. (2007). Texts and contexts: Women’s Dedicated Life from Caesarius to
Benedict. (Tesis Doctoral) University of Saint Andrews.

Smith, J. A. (2016). Ordering Women'’s Lives. Penitentials and nunnery rules in the early
medieval west. Nueva York: Routledge.

Scott, J.W. (1996). El género: una categoria util para el andlisis histérico, En M.
Lamas (comp.); El género: la construccion cultural de la diferencia sexual. México:
PUEG.

Sébillotte Cuchet, V. (2019) Epilogue. Pour une histoire mixte, Dialogues d’histoire
ancienne (18). pp.297-307.
https://www.persee.fr/doc/dha_2108-1433_2019_sup_18_1_4831

Zemon Davis, N. (1976). Women History in Transition: The European Case,
Feminist Studies (3). Recuperado de https://www.jstor.org/stable/3177729

Recibido: 07/06/2025
Evaluado: 08/09/2025
Version Final: 10/11/2025

paginas / afio 18 — n° 46/ ISSN 1851-992X /2026



