
 
Desafíos en la aproximación a las fuentes escritas para el estudio de la 
religiosidad femenina en la Galia del siglo VI 
Patricia Beatriz Veraldi 
páginas / año 18 – n° 46 Enero-Abril ISSN 1851-992X/ 2026 
http://revistapaginas.unr.edu.ar/index.php/RevPaginas 
DOI: 10.35305/rp.v18i46.1001 
  
 
 

Desafíos en la aproximación a las fuentes escritas para el 
estudio de la religiosidad femenina en la Galia del siglo VI 

 

Challenges in Approaching Written Sources for the Study of 
Female Religiosity in Sixth-Century Gaul 

 
 

Patricia Beatriz Veraldi 
Universidad Nacional de Rosario (Argentina) 

patoveraldi@gmail.com 
https://orcid.org/0009-0006-1492-9357 

 
 

Resumen 
Estudiar la relación entre el cristianismo y las mujeres de la elite de la Galia del siglo VI 
representa un verdadero desafío. Si bien la disponibilidad de las fuentes está hoy 
facilitada por la digitalización, generalmente se accede a traducciones y, en muy pocos 
casos, a manuscritos en línea. Por otra parte, la escasez de producción escrita sobre el 
período limita su reconstrucción a la mirada de ciertos autores eclesiásticos, como 
Cesáreo de Arles o Gregorio de Tours, cuyas obras han sido ampliamente estudiadas. En 
las últimas décadas, la incorporación de la perspectiva de género en los estudios 
medievales ha permitido la formulación de nuevas preguntas, en especial acerca de las 
relaciones que las mujeres mencionadas en estos textos sostuvieron con los 
representantes del poder político y eclesiástico. Este artículo pretende, así, analizar las 
dificultades y desafíos que las fuentes plantean a los historiadores que buscan 
comprender las maneras en que se desarrolló la vida religiosa de las mujeres de 
entonces, tanto fuera como dentro de un monasterio. 
 
Palabras clave:  Cristianismo; Mujeres; Fuentes; Monasterios; Reglas. 
 
Abstract 
Studying the relationship between Christianity and elite women in sixth-century Gaul 
presents a significant challenge. Although access to sources has been facilitated by 
digitization, researchers typically rely on translations and, in only a few cases, on online 
manuscripts. Moreover, the scarcity of written production from the period limits 
historical reconstruction to the accounts of certain ecclesiastical authors, such as 

 
Esta obra está sujeta a la Licencia Reconocimiento-NoComercial-CompartirIgual 4.0 Internacional 
de Creative Commons. http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/  
 

http://revistapaginas.unr.edu.ar/index.php/RevPaginas
mailto:patoveraldi@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1322-4874
https://orcid.org/0009-0006-1492-9357


Patricia Beatriz Veraldi 

Caesarius of Arles or Gregory of Tours, whose works have been extensively studied. In 
recent decades, the incorporation of gender perspectives into medieval studies has 
enabled the formulation of new questions—especially regarding the nature of the 
relationships between the women mentioned in these texts and the representatives of 
political and ecclesiastical power. This article aims to analyze the difficulties and 
challenges posed by the sources for historians seeking to understand how the religious 
lives of women were shaped at the time, both inside and outside the monastic setting. 
 
Keywords: Christianity; Women; Sources; Monasteries; Rules. 
 

 
 
Introducción 
Desde hace décadas los estudios medievales utilizan la perspectiva de género como 
categoría clave para abordar diferentes problemas. Si durante siglos se intentó 
“raptar a la mujer de la realidad y de la historia”, resulta necesario recuperarla en 
procesos como la cristianización de la Galia en la Alta Edad Media (Klapisch-Zuber, 
2003, p.512). Propuesto por Joan Scott, este concepto enfatiza el rechazo al 
determinismo biológico implícito en el empleo de términos como “sexo” o 
“diferencia sexual” (Scott,1996, p.266). Se trata en todo caso de “… descubrir el 
alcance de los roles sexuales y del simbolismo sexual en las diferentes sociedades y 
períodos, para encontrar qué significado tuvieron y cómo funcionaron para 
mantener el orden social o para promover su cambio” (Zemon-Davis,1976,p.90).  
Visibilizar a las mujeres es un objetivo prioritario en el campo de los estudios de 
género. Esto implica construir una historia que dé cuenta de la experiencia 
femenina, teniendo en cuenta que este concepto ha permitido historizar la 
categoría “mujer” y analizar cómo las sociedades han interpretado la distinción 
funcional entre los sexos. (Sébillotte, 2019, pp.298-301). Si se tiene en cuenta, 
además, que el “género es el campo primario dentro del cual o por medio del cual 
se articula el poder” (Scott, 1996, p.26) resulta relevante aplicarlo a todo tipo de 
estudio histórico. 
En tal sentido, nuestra mirada se enfoca en un período de procesos significativos 
que tuvieron lugar en la Galia entre los años 530 y 590. Por un lado, la 
cristianización de los francos, a partir de la conversión de Clodoveo (entre 496 y 
499) que favoreció el vínculo de los obispos con la dinastía merovingia. Por otro, el 
creciente protagonismo del poder episcopal evidente en la cantidad de concilios 
celebrados, en las producciones escritas de envergadura - como las de      Cesáreo 
de Arlés y Gregorio de Tours - y en la proliferación de hagiografías por todo este 
espacio. Por último, la incorporación de Arlés a los dominios merovingios 
representó el avance cristiano sobre el arrianismo de visigodos, burgundios y 
ostrogodos que ocuparon – de forma alternada- la Provenza hasta 536.  
Durante estas décadas, muchas mujeres pertenecientes a familias aristocráticas se 
dedicaron a la vida religiosa dentro de una comunidad monástica o en sus hogares. 
El estudio de esta forma de vida da lugar a varios interrogantes que, entendemos, 

páginas / año 18 – n° 46/ ISSN 1851-992X /2026                        
 



Desafíos en la aproximación a las fuentes escritas para el estudio de la 
religiosidad femenina en la Galia del siglo VI 
 
contribuyen a complejizar y matizar la mirada sobre las representaciones de la 
mujer cristiana. Primero, si tales espacios conventuales fueron una alternativa al 
matrimonio y a la viudez (Dailey, 2015, p.57), o quizás el destino inevitable de 
muchas mujeres (Mc Namara,1996 p.2; Dailey, 2015, p.54-56) o simplemente un 
castigo (Fonay Wemple, 1981 p.156; Foot,  2019, p. 43). Segundo, cuál era la 
capacidad de agencia femenina en la redacción de reglas y en su puesta en práctica. 
Y finalmente, de qué forma estas mujeres se relacionaron con los obispos y 
respondieron a las intervenciones del poder episcopal en sus vidas y en sus 
comunidades.  
Respecto a la noción de agencia, coincidimos con Mireia Comas Via cuando la 
define como “…la capacidad de las mujeres de tomar decisiones, actuar, influir y 
controlar sus propias vidas y circunstancias” (2023, p.140). Sin embargo, nos 
permitimos matizar la idea de autonomía que suele vincularse de forma implícita. 
Consideramos que, si bien estas acciones han permitido a muchas mujeres eludir 
las normas del patriarcado o superar las limitaciones de los roles impuestos 
tradicionalmente, esto no ha resultado necesariamente en la transformación de la 
estructura de tal sistema. En este sentido, resulta relevante la mirada de Martha 
Howell que entiende que todos los actores históricos (hombres o mujeres) pueden 
hacer su propia historia, pero no lo hacen en circunstancias elegidas por ellos 
mismos, sino en las ya existentes, dadas y transmitidas desde el pasado. Por ello, 
muchas experiencias analizadas desde la perspectiva de género en este período, 
nos muestran mujeres que no eliminaron el régimen patriarcal sino que, en todo 
caso, negociaron con él para proteger sus intereses y alcanzar sus metas, sortearon 
las restricciones de las normas o se posicionaron estratégicamente. Es decir, en 
muchos casos, no confrontaron necesariamente de forma consciente y explícita con 
el sistema, sino que lo eludieron (2019, p.21-28). 
En este marco, y para dar respuesta a las preguntas antes planteadas, es necesario 
recurrir a textos producidos principalmente por prelados que tenían vinculación 
con algunas de las mujeres estudiadas. Nos referimos a Cesárea La Mayor, hermana 
de Cesáreo de Arles y su sobrina, Cesárea La Joven, así como a las reinas Clotilde y 
Radegunda, ambas vinculadas a Gregorio de Tours. Estas obras son de diverso 
género, desde reglas monásticas y sermones -como los del obispo de Arlés- hasta 
hagiografías y la monumental Historia de los Francos (Decem libri historiarum) de 
Gregorio. También son pertinentes las epístolas y las actas de los concilios 
celebrados durante el reinado merovingio.  
Estos textos plantean desafíos al historiador. Por un lado, porque si bien la 
disponibilidad de fuentes está hoy facilitada por la digitalización, se suele acceder a 
traducciones y en muy pocos casos a manuscritos en línea. Por otro, los 
documentos son escasos y, además, de autoría masculina por lo que la voz 
femenina no aparece en forma directa (James, 2020, p.238). Son sumamente 
exiguas las obras escritas por mujeres en estas décadas. A esto se suman los topos 
literarios y las intenciones doctrinales o pedagógicas que aparecen en la mayoría 
de los escritos, especialmente en las hagiografías. Todo ello obliga a recurrir a 

páginas / año 18 – n° 46/ ISSN 1851-992X /2026                          
 



Patricia Beatriz Veraldi 

diferentes tipos de fuentes, para entablar un diálogo entre ellas  mediante la 
perspectiva de género, lo que favorece la comparación y asociación de la 
información fragmentada. 
En virtud del espacio disponible para el presente artículo, interesa concretamente 
el análisis de los retos que presentan algunos de estos documentos. Por empezar, 
se seleccionó la Regula virginum de Cesáreo de Arlés.1 Con el mismo criterio se 
analizarán también dos epístolas: la de Avito de Vienne a su hermano el obispo 
Apolinar, referida a su hermana Fuscina y la de Cesárea La Joven a la reina 
Radegunda.2 Además, se examinarán las dificultades propias del género 
hagiográfico, teniendo en cuenta la Vida de Radegunda – escrita por Baudonivia y 
la versión de Venancio Fortunato- y la de Clotilde. 
 
La Regula virginum 
Cesáreo inició su episcopado en la décadas previas a la incorporación de Arlés a los 
dominios francos y su obra introdujo cambios significativos para la vida religiosa 
femenina. Allí el obispo planificó y organizó la construcción del convento de San 
Juan,  exclusivo para mujeres, y redactó la primera regla monástica para ellas que 
se conoce en Occidente: la Regula virginum, adoptada definitivamente por la 
comunidad entre 534 y 536 (Rudge, 2011, p.107; Klingshirn, 1994, p.118). Este 
sitio fue preparado para su hermana Cesárea que residía en la primera casa 
monástica femenina instalada en la Galia, fundada por Juan Casiano (Effros, 2002, 
p.44). A la muerte del prelado en 542, su sobrina Cesárea la Joven continuó 
sosteniendo la práctica de sus prescripciones y sermones, además de encargar la 
escritura de su vita (Rudge, 2007, pp. 27-28).  
La fundación de este monasterio se vincula al deseo de Cesáreo de fortalecer el 
cristianismo en Arlés. Según Marilynn Dunn, una comunidad femenina liderada por 
su propia hermana y luego por su sobrina, podía asegurar la “intercesión litúrgica” 
(plegarias, oraciones, salmos) para los fieles de la ciudad. Tales intenciones se 
basaban en dos tendencias que venían ganando terreno desde el siglo V: el servicio 
litúrgico brindado por monjes a los laicos y la idea de que las comunidades 
femeninas no solo debían separarse de las masculinas, sino también permanecer 
estrictamente cerradas (2003, p.98-99). En este sentido, Cesáreo entendía que el 
monasterio debía funcionar como modelo de vida cristiana perfecta 
(Klingshirn,1994, p.117). Por este motivo, decidió ubicarlo en sus inicios, cerca de 
la tumba de San Ginés, uno de los sitios sagrados en las afueras de la ciudad. Sin 
embargo, los enfrentamientos entre burgundios, ostrogodos y francos (ocurridos 
hasta 536), obligaron a su traslado para proteger a las religiosas. Finalmente, se lo 
reconstruyó al interior de las murallas, en la esquina sureste de Arlés - un sector 

2 Alcimi Aviti Episcopi, Consolatoria de castitatis laude, MGH Auct. Ant. 6, 2; Caesarius of Arles, Life, 
Testament, Letters, William E. Klingshirn, Liverpool University Press, Liverpool, 1994; Caesaria II, 
“Epistolae”, Sainted Women of the Dark Ages, Jo Ann McNamara, E. Gordon Whatley y John E. Halborg 
(eds. y trads.), Duke University Press, Durham y Londres, 1992. 

1 Cesaire D’Arles, Oeuvres Monastiques (Tome I), Ouevres pour les moniales, Règle des Vierges, Adalbert 
de Vogüé et Joël Courreau (trad.), Du Cerf, Paris, 1988, en adelante RV 

páginas / año 18 – n° 46/ ISSN 1851-992X /2026                        
 



Desafíos en la aproximación a las fuentes escritas para el estudio de la 
religiosidad femenina en la Galia del siglo VI 
 
cercano a la primera catedral – y dedicado en 512 (Rudge, 2011, p.99). 
La regla para esta casa se dividía en cinco secciones. La primera establecía las 
normas de admisión y práctica basadas en los preceptos de Casiano y las 
tradiciones del monasterio de Lérins, en donde se había formado Cesáreo como 
monje. La segunda parte ha sido asociada a las reglas escritas por San Agustín de 
Hipona. Pareciera que el obispo tradujo directamente partes de esos escritos en 
términos femeninos. En esta sección se contemplaban las bases espirituales de la 
vida de la comunidad, fundamentas en las prescripciones de los Evangelios: todo 
debía ser puesto en común y nadie debía poseer ningún tipo de propiedad privada. 
En la tercera parte, aparecían plasmadas las ideas propias de Cesáreo, mientras 
que la cuarta ha sido denominada Recapitulación, puesto que en ella el autor revisó 
todos los postulados previos. La quinta estaba compuesta por regulaciones 
vinculadas al ayuno y a la liturgia, tomando como modelo la práctica monacal de 
Lérins (2003, p.100).   
Entre las prescripciones más importantes, Cesáreo establecía el encierro estricto: 
 

Haec sanctis animabus uestris prima conueniunt. Si qua relictis parentibus suis 
saeculo renuntiare et sanctum ouile uoluerit introire, ut spiritalium luporum 
fauces deo adiuuante possit euadere, usque ad mortem suam de monasterio non 
egrediatur, nec in basilicam, ubi ostium esse uidetur.3  
 
[En primer lugar, esto es lo que corresponde a vuestras santas almas: Si una 
persona quiere dejar a sus padres, renunciar al mundo y entrar en el redil 
sagrado, de ahora en adelante, para poder escapar, con la ayuda de Dios, de las 
fauces de los lobos espirituales, no abandonará el monasterio hasta su muerte, 
ni siquiera para ir a la basílica, donde se sabe que está la puerta.]4 

 
Como vemos, la clausura era un requerimiento fundamental, que implicaba para la 
mujer que ingresaba al monasterio, no salir de él hasta su muerte (Rudge, 2011, 
p.107). La religiosa debía separarse totalmente del mundo y protegerse de los 
lobos espirituales. Estos estaban representados por las amenazas hacia sus 
cuerpos y por las distracciones que ofrecía una ciudad como Arlés, rica en lo 
comercial y cultural. Gregorio de Tours (en su Gloria de los Mártires) se 
escandalizaba, por ejemplo, al señalar que era común durante el festival de San 
Ginés – patrono de la ciudad- ver esclavos cargando copas llenas para sus amas y 
muchachas bellamente vestidas luciendo hermosas joyas (p.108).  
El contacto con el exterior se realizaba a través de un mayordomo (provisor), 
elegido por las religiosas, quien era el único hombre autorizado a ingresar al 
convento. Solo podía entrar acompañado por la abadesa u otra testigo confiable y 
se instruía a las monjas para comportarse con modestia ante su presencia. Para la 
celebración de las misas se permitía el ingreso de un clérigo que no fuera joven. 
Además Cesáreo prohibió, a través de la regla, la celebración de banquetes para el 
obispo o el clero local, así como la costura o la lavandería, puesto que las 

4 Las traducciones, de aquí en adelante, son nuestras.  

3 RV, 2. 

páginas / año 18 – n° 46/ ISSN 1851-992X /2026                          
 



Patricia Beatriz Veraldi 

consideraba tareas inadecuadas para vírgenes consagradas. Solo tenían permitida 
la confección de la vestimenta de lana, para uso personal (Dunn, 2003, p. 101).   
Entre los desafíos que presenta la Regula, se encuentran las diferentes 
interpretaciones de la que ha sido objeto en las últimas décadas. Suzanne Fonay 
Wemple, por ejemplo, ha considerado que la intención de Cesáreo fue proteger a 
las mujeres de los ataques que padecía la ciudad en aquellos años y que la 
ubicación intra-muros favorecía el control de su funcionamiento. Sin embargo, su 
análisis se presenta un tanto contradictorio cuando destaca la necesidad del obispo 
de garantizar la autonomía, privacidad y libertad de las mujeres en su monasterio 
(1981,p.154). Ha argumentado que esto se verifica en la regla por la insistencia en 
exceptuar a la comunidad de la injerencia episcopal – especialmente por cualquier 
cambio que un sucesor quisiera introducir en la regla- y en garantizar la 
autosuficiencia económica.5 Pero también ha indicado que San Juan de Arlés sirvió 
como prisión – en referencia a la cuñada del rey Gunthram, encarcelada allí al 
momento de enviudar - lo que permite cuestionar su idea de libertad (Fonay 
Wemple, 1981, p.156). 
Otros autores han matizado esta mirada afirmando que, en cambio, la regla no tuvo 
otra intención que separar a las mujeres religiosas del mundo secular, con el fin de 
garantizar la sagrada tarea asignada: la intercesión litúrgica (Dunn, 2003, p.99). 
Con el mismo sentido, William Klingshirn, ha enfatizado que la intención del 
obispo, al designar a su hermana como abadesa, se correspondía directamente con 
retener el control absoluto sobre la institución a lo largo de su vida (Klingshirn, 
1994, p.118). Al respecto coincide Julie Ann Smith, quien ha considerado que las 
reglas femeninas fueron elaboradas para reubicar espacialmente a las mujeres que 
elegían el ascetismo y la castidad, de tal manera que continuasen en la tradicional 
situación de obediencia a los hombres. De esta manera, a pesar de vivir en sus 
propias comunidades, dependían de sus consejeros, quienes adoptaban una actitud 
paternalista que incluía la redacción de las reglas (2016, p.310). Las 
interpretaciones oscilan así entre las ideas de control y protección, lo que remite a 
la pregunta: ¿es lo mismo controlar que proteger? 
Sobre esto, el reciente abordaje de Lindsay Rudge resulta muy interesante. En su 
tesis doctoral, ha propuesto, que lejos de ser un escrito individual del obispo, la 
Regula virginum, puede considerarse una obra colaborativa. Para Rudge, ha sido 
fundamental la participación de Cesárea, hermana del obispo y luego de su sobrina, 
con el mismo nombre. Su interpretación se basa en la llamada Recapitulatio de esta 
fuente, es decir los capítulos 48 a 65 y 72 a 73 (Rudge, 2007, p.60). Esta sección fue 
escrita hacia 530, es decir, casi veinte años después de su primera presentación. En 
su prefacio dice:  
 

Cum deo propitio in exordio institutionis monasterii uobis regulam fecerimus, 
multis tamen postea uicibus ibi aliquid addidimus uel minuimus: pertractantes 

5 Lo que incluía la prohibición de prestar servicios de costura, cocina o lavandería a personas del 
exterior, ver RV, 36, 46, 64 

páginas / año 18 – n° 46/ ISSN 1851-992X /2026                        
 



Desafíos en la aproximación a las fuentes escritas para el estudio de la 
religiosidad femenina en la Galia del siglo VI 
 

enim et probantes quid inplere possitis hoc nunc definiuimus, quod et rationi et 
possibilitati et sanctitati conueniebat. Quantum enim diligenti experimento 
capere potuimus, ita deo inspirante temperate est regula ipsa, ut eam cum dei 
adiutorio ad integrum custodire possitis. Et ideo coram deo et angelis eius 
contestamur, ut nihil ibi ultra mutetur aut minuatur. 
Pro qua re quascumque scedas prius fecimus uacuas esse uolums …6 
 

[Gracias a Dios, les entregamos una Regla al principio, cuando se fundó el 
monasterio, pero desde entonces la hemos modificado en numerosas 
ocasiones. Tras un proceso de ensayo y error, para observar su perspectiva, 
ahora establecemos definitivamente lo que se ajusta a la razón, sus 
capacidades y su santidad. Según hemos podido comprobar mediante una 
cuidadosa experimentación, esta Regla, bajo la inspiración divina, ha adquirido 
una forma lo suficientemente equilibrada para que, con la ayuda de Dios, 
puedan cumplirla íntegramente.  
Por lo tanto, ante Dios y sus ángeles, les suplicamos: de ahora en adelante, no 
realicen más cambios ni modificaciones … ] 

Las palabras de Cesáreo implicarían una relación cercana y continua con las 
monjas de la comunidad. Según la autora, supervisaba, cuestionaba, hacía cambios 
y aprendía de los informes de las mujeres sobre sus experiencias. Ha 
fundamentado esta posición en la existencia de una conexión emocional y práctica 
argumentando por ejemplo que, cuando estaba cerca de la muerte, el obispo se 
mudó al monasterio a consolar a las mujeres ansiosas que no comían ni dormían 
por la sospecha de que estaba a punto de fallecer.7 Sin embargo, en su trabajo 
Rudge plantea una hipótesis que resulta difícil de confirmar. A pesar del análisis, 
sin duda pormenorizado y detallado, de los escritos del prelado, las voces de las 
mujeres que mencionan permanecen silenciadas.  

Epístolas  
Las cartas son, quizás, el tipo de texto en donde la voz de los autores aparece de 
modo más directo y expresivo. Es un género que suele exponer emociones y 
experiencias directas de aquel que escribe. Su intención discursiva no solo da 
cuenta de la comunicación entre un emisor y un receptor, sino que permite 
desarrollar un estilo literario, que puede incluir formas reflexivas, más elaboradas 
o poéticas. Resultan un material fundamental a la hora de reconstruir las vivencias 
de las mujeres que abrazaron la vida religiosa en aquella época. Sin embargo, 
también suelen ocultar intenciones, información y dar lugar a inferencias que 
deben ser contrastadas con otras fuentes, por lo que es necesario no perder de 
vista el contexto en que se escribieron.  
Cerca de 506-507, Avito de Vienne, escribió una carta dedicatoria del poema 
Consolatoria de castitatis laude [Consuelo en alabanza a la castidad], dirigida a su 

7 Caesarius of Arles: Life, Testament, Letters, William E.Klingshirn, Liverpool University Press, 
Liverpool, 1994, 2, 47.  

6 RV, 48, 49. 

páginas / año 18 – n° 46/ ISSN 1851-992X /2026                          
 



Patricia Beatriz Veraldi 

hermano, el obispo Apolinar, en relación a su hermana Fuscina.8 Como Cesárea, era 
una virgen dedicada a la vida monástica que, aparentemente, estaba 
experimentando dudas acerca de su decisión. El autor le indicaba a su hermano 
que no consideraba apropiado hacer circular el poema escrito a quos ad 
venerabilem Fuscinam sororem nostram de consolatoria castitatis laude conscripsi [a 
la venerable Fuscina, nuestra hermana, para consolarla y alabarle su castidad] 9  
fuera del círculo familiar porque consideraba que era muy sencillo y que pocos lo 
entenderían por tratar temas personales.  
En él exaltaba los logros religiosos de las mujeres de su familia y utilizaba ejemplos 
bíblicos para destacar la valentía y firmeza de otras vírgenes. También presentaba 
las desventajas del matrimonio -haciendo hincapié en los peligros del parto – 
basándose en la retórica de la virginidad de escritores como Jerónimo. Era un 
himno de alabanza a la familia del escritor con el fin de alentar a la destinataria en 
su elección de vida. Así, su función era ser esposa de Cristo, continuar y dar soporte 
a la tradición familiar. La posición de Fuscina es descripta en el texto como patrona 
y, en tal situación, se constituye en la responsable del crecimiento espiritual y el 
poder de su parentela (Rudge, 2007, p. 37-41). 
Se desconocen las impresiones personales que causó esta carta en Apolinar y el 
poema en la hermana del obispo. Sin embargo, es posible inferir que ella pudo 
leerlo y apreciar un poema en hexámetros como el que recibió. Avito mismo lo 
señala al referirse a su educación: Quid totum replicem? Tu sensibus utere doctis  et 
quae nota tibi vel quae percursa legendo, ad virtutis opus studio converte virili.[ 
[¿Por qué debería repetirlo todo? Usa tus sentidos aprendidos y, leyendo lo que te 
resulta familiar o lo que has leído, dedícalo con diligencia viril a la obra de la 
virtud.].10 Ella formaba parte de la elite femenina educada en las habilidades de 
lectura y escritura. Cabría preguntarse entonces, en virtud de la preocupación de 
su hermano, si la vida religiosa que Fuscina llevaba adelante había sido 
conscientemente escogida, o en todo caso, impuesta en virtud de la tradición 
familiar. Pareciera que era la única opción alternativa al matrimonio, por lo tanto la 
posibilidad de elección era muy limitada.  
La otra epístola que forma parte de este análisis, es de autoría femenina. Pertenece 
a Cesárea La Joven - sobrina del fundador de San Juan de Arlés-  que entre 550 y 
560, escribió una carta a la reina Radegunda.11 Era en respuesta a su solicitud de la 
Regula virginum para su futuro monasterio femenino de la Santa Cruz de Poitiers. 
La reina había optado por la vida religiosa intra-muros al abandonar a su marido, 
el rey Clotario. Para su fundación, contó inicialmente con la bendición del obispo de 
la ciudad, aunque no con la del sucesor, Maroveo. Como señalamos, la regla de 
Cesáreo establecía límites al poder de intervención episcopal sobre la comunidad, 
por lo que habría interesado a la reina (Dunn, 2003, p.108). 

11 Está en discusión la fecha de escritura y recepción de esta carta: Jo Ann McNamara la ubica 
alrededor de 550 (1992, p.113) mientras que Albrecht Diem lo hace hacia 560 (2020, p.329). 

10Ibidem., vv. 412-414, p.287. 

9 Ibídem. 

8 Alcimi Aviti Episcopi, Consolatoria de castitatis laude, MGH Auct. Ant. 6, 2, p.274. 

páginas / año 18 – n° 46/ ISSN 1851-992X /2026                        
 



Desafíos en la aproximación a las fuentes escritas para el estudio de la 
religiosidad femenina en la Galia del siglo VI 
 
Esta carta confirma que las religiosas de San Juan de Arlés llevaban adelante tareas 
de lectura y escritura, especialmente copiando manuscritos. Se leían habitualmente 
las Sagradas Escrituras, sermones y la propia regla. Al mismo tiempo, evidencia 
que Cesárea esperaba que Radegunda continuase desarrollando estas habilidades, 
cuando le aconsejaba que: Lectiones divinas iugiter aut legite aut audite, quia ipse 
sunt ornamenta anime; ex ipsis praetiosas margaritas auribus vestris appendite, ex 
ipsis anulos et dextralia. [Por eso debéis estar siempre leyendo o escuchando las 
Escrituras divinas, porque ellas son los adornos del alma: son como perlas 
preciosas colgadas en vuestras orejas o como anillos o collares].12 
En su respuesta, Cesárea manifestó acceder a la petición de enviar la Regula, al 
tiempo que agregó una serie de advertencias y consejos. Por un lado, señalaba que 
Radegunda debía cuidar de su decisión y vocación ante las tentaciones que podía 
enfrentar en una vida muy diferente a la que había llevado hasta entonces junto al 
rey. Esto implicaba abstenerse de todo vicio y pecado, mantenerse mansa, paciente, 
humilde y obediente. Por otro, advertía acerca de la aplicación de la regla: Licet sit 
sanctum et bonum et laudabile, quod regulariter vivere optetis; sed non est maior nec 
melior nec praeciosior nec splendidior ulla doctrina, quam evangelii lectio. [Santa, 
buena y loable es la regla por la que habéis elegido vivir; pero no hay enseñanza 
más grande, mejor y más preciosa que la lectura del Evangelio].13 Pareciera que la 
intención de la abadesa era que la reina evitara excesos de abstinencias (ayunos) lo 
que dificultaría sostener la regla tanto a ella como a sus seguidoras. A la vez, 
recalcaba la necesidad de aislamiento estricto, recordándole que no debía aceptar 
la compañía y visita de hombres (Mc. Namara, 1992, p.114)  
Como se señaló anteriormente, si bien las epístolas brindan información acerca de 
las emociones y vivencias de sus autores, no suelen ser de fácil interpretación, 
debido a que ocultan otras cuestiones. Es necesario relacionarlas con el contexto 
en el cual fueron escritas, lo que surge del análisis de otro tipo de documentos. Por 
ejemplo, en el caso de Radegunda, Albrecht Diem ha interpretado que la abadesa 
dudaba del éxito que la dama podría tener en el cumplimiento de una regla tan 
estricta, a pesar de su voluntad y esfuerzo. De este modo, ha explicado que la 
respuesta de Cesárea se basaba en considerar un tanto iluso el intento de una reina 
bárbara en fundar un establecimiento que combinaba una comunidad urbana 
cerrada, un santuario de reliquias, un lugar de oración intercesora y retiro para los 
miembros del clan real (2020, p.329). Esta interpretación es fruto de la relación 
que Diem estableció con otros documentos como las Vidas de la reina y la Historia 
de los Francos de Gregorio de Tours.  A partir de los que ha considerado que, poco 
después de la muerte de Radegunda, su institución multifuncional, establecida 
contra la resistencia real y episcopal, habitada por monjas de diversos orígenes y 

13 Ibídem, p.115. 

12 Caesaria II, “Epistolae”, Sainted Women of the Dark Ages, Jo Ann McNamara, E. Gordon Whatley y 
John E. Halborg (eds. y trads.), Duke University Press, Durham y Londres, 1992, p.118.  

páginas / año 18 – n° 46/ ISSN 1851-992X /2026                          
 



Patricia Beatriz Veraldi 

dirigida por una “asceta radical” - que intentó imponer sus propios estándares 
extremos a sus seguidores - estaba destinada al fracaso (p. 330).14  
 
Hagiografías  
Las hagiografías son los textos que se ocupan de personas consideradas sagradas o 
santos. Es un género similar a la biografía pero, a diferencia de ella, narra una 
historia que pretende demostrar que las acciones del o la protagonista cumplen 
con las expectativas de Dios para la humanidad (Kreiner, 2020, p.509). Usualmente 
la aprobación divina de las acciones relatadas se manifiestan a través de milagros, 
sueños o visiones.  
Su origen se asocia con las Actas de los Mártires del siglo II. Pero, con el 
reconocimiento oficial del cristianismo en el siglo IV, el mártir dejó de ser 
protagonista exclusivo de la hagiografía, para ceder lugar al santo o santa, que 
tendría que dar prueba de su virtud en la dimensión sobrenatural. La santidad no 
dependía de un acontecimiento concreto, sino del desarrollo progresivo del talento 
y de las virtudes teologales y cardinales.15  
Por ese motivo, se destaca la narración de prodigios, porque la hagiografía debía 
otorgar una prueba definitiva, no menos fehaciente y no menos sólida que el 
martirio, que ahora ya no era posible. Así, los hitos narrativos comunes a todos los 
textos hagiográficos son: deseo de santidad, proceso de perfeccionamiento y éxito; 
santidad probada a través de prodigios in vita y prodigios post mortem (Baños 
Vallejo, 1989, pp.54-56). 
Las fuentes hagiográficas suelen ofrecer datos para la reconstrucción del pasado 
histórico, sin embargo, los historiadores no deben perder de vista el hecho de que 
el hagiógrafo relataba una realidad histórica tamizada de manera irreflexiva e 
inconsciente por su visión personal de los hechos. A la vez, se debe tener en cuenta 
que, cuando el autor escribía, mostraba de alguna manera la estructura del sistema 
racional y ético subyacente en su sociedad que se correspondía con la comprensión 
que se tenía de lo divino. Estos textos no constituyen, por tanto, solo un modelo 
para la edificación individual del creyente, sino un discurso normativo que intenta 
modificar o justificar los parámetros con los que una sociedad se ve y se evalúa a sí 
misma (Kreiner, 2020, p.509). 
También debemos considerar, como señala Marie-Céline Isaïa que: Dans 
l’hagiographie, une communauté peut commémorer non seulement des usages, mais 

15 Según el Catecismo de la Iglesia Católica Apostólica Romana, las virtudes cardinales son cuatro: la 
prudencia, la justicia, la fortaleza y la templanza, mientras que las virtudes teologales son tres: la fe, 
la esperanza y la caridad. Ver https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s1c1a7_sp.html 
 
 

14 Esta interpretación del autor se vincula, además, con la revuelta de monjas que tuvo lugar en el 
convento de la Santa Cruz de Poitiers y que fuera liderada por dos princesas merovingias en 589. El 
autor indica que no es casual que las vitae de Radegunda hayan sido escritas después de este 
episodio, en un intento de reestablecer el orden y el buen nombre del monasterio. Sin embargo, si 
esto fue motivo de fracaso, o no, del proyecto de la reina es tema de discusión que excede el alcance 
del presente artículo. Ver Diem, 2020, p.330. 

páginas / año 18 – n° 46/ ISSN 1851-992X /2026                        
 

https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s1c1a7_sp.html


Desafíos en la aproximación a las fuentes escritas para el estudio de la 
religiosidad femenina en la Galia del siglo VI 
 
encore des expériencies émotionnelles estructurantes pour le groupe. [En la 
hagiografía, una comunidad puede conmemorar no solo las costumbres, sino 
también las experiencias emocionales que estructuran al grupo] (2014, p.30). Es 
decir que, a través de las hagiografías, una comunidad selecciona todas las 
referencias compartidas necesarias para la armonía de la vida común, usos 
recomendados, lugares significativos, patronos temporales y espirituales y 
personas memorables, cuyas vidas merecen ser conocidas (p. 32)  
Además, los historiadores deberían intentar conocer la intencionalidad que ha 
inspirado al hagiógrafo y las ideas que pretendía transmitir, teniendo siempre en 
cuenta que propondrá en el texto una interrelación entre el mundo sensible y 
sobrenatural vinculada a sus propias creencias e interpretaciones y a las 
valoraciones de su sociedad (García de la Borbolla, 1999, p. 692).  
Asimismo, las vidas han atraído la atención de los historiadores debido a que son 
una forma bastante común de escritura medieval y a veces, para la Alta Edad 
Media, la única que ha sobrevivido en cierta cantidad. En ocasiones, las vitae 
merovingias, han sido consideradas como las fuentes más importantes para la 
construcción de la cronología y la historia narrativa (Fouracre, 1990, p.3). A partir 
de su estudio, se han analizado los procesos de conversión y de interacción del 
cristianismo en las comunidades campesinas de la Galia entre los siglos VI y VIII. 
De esta manera, se han estudiado también cambios culturales y religiosos 
producidos por la introducción del culto a los santos y a las reliquias en esta 
sociedad. Han resultado fundamentales porque a través de ellas, se ha logrado 
detectar una clara continuidad entre la vida cultural y religiosa de la 
tardoantigüedad y la de la Edad Media (Hen, 1995, p.84).  
Sin embargo, el desafío del medievalista es lidiar con una documentación 
altamente ideológica. Por este motivo, se considera fundamental contrastar el 
registro hagiográfico con otro tipo de fuentes escritas y materiales, sobre todo si se 
pretende alcanzar la comprensión de asuntos como las relaciones de poder, la 
propiedad, las dependencias sociales, los circuitos de distribución, el poder político 
o las proyecciones religiosas e ideológicas, por nombrar algunos temas vinculados 
con la estructura sociopolítica y económica de una sociedad (Castellanos, 2004, p. 
14). 
Estos desafíos se presentan en las Vidas de las reinas Radegunda y Clotilde. Para la 
primera, se cuenta con la escrita por su cercano amigo, el obispo de Poitiers, 
Venancio Fortunato, quien enfatizó su papel humilde y doméstico dentro del 
convento. Sobre ella también se produjo otra versión, la de Baudonivia, monja del 
monasterio de la Santa Cruz, que retrataba a Radegunda como astuta política, 
destructora de santuarios paganos y participante activa del culto a los santos. El 
prelado la describía como una mujer pasiva, mientras que la religiosa la destacaba 
como un miembro activo de la Iglesia (James, 2020, p.248). La información 
necesaria para completar la imagen de la santa la ha brindado Gregorio de Tours, 
en su Historia de los Francos, por lo que es necesario el estudio de esta fuente para 
contrastarla con las hagiografías. 

páginas / año 18 – n° 46/ ISSN 1851-992X /2026                          
 



Patricia Beatriz Veraldi 

Para el caso de Clotilde, hay una secuencia inversa, puesto que Gregorio dedicó 
varios capítulos de su monumental obra para describir a la reina.16 Destacaba la 
influencia que tuvo sobre la conversión de su marido, el rey Clodoveo, a la vez que 
su “amorosa bondad y gran modestia” en los últimos días de su vida, cuando 
decidió dedicarse a la vida religiosa en Tours: … ibique ad basilica beati Martini 
deserviens, cum summa pudititia atque benignitate in hoc loco commorata est 
omnibus diebus vitae suae, raro Parisius visitans. [… sirvió como religiosa en la 
iglesia de San Martín. Vivió el resto de su vida en este lugar, salvo alguna visita 
ocasional a París.]17 La hagiografía de Clotilde fue escrita posteriormente, entre el 
siglo IX y X, y sus datos tomados de la obra del obispo de Tours (Mc Namara, 1992, 
p.38). 
Por lo tanto, para estudiar a Clotilde, resulta necesario compararla con otras reinas 
y viudas que son mencionadas en la Historia Francorum - como Ingoberga, 
Ultragotha - 18 y en la Gloria confessorum, en donde se refiere a su madre 
Armentaria.19 En estas obras, el obispo presentó una imagen de la reina que 
enfatizaba el rol que correspondía, en su criterio, a la viuda cristiana. La viudez, a 
pesar de todas sus posibles penas, brindaba a la mujer la oportunidad de alejarse 
de las preocupaciones mundanas y centrarse en la perfección espiritual. Gregorio 
sentía poca compasión por quienes no alcanzaban la perfección y se dedicaban a 
asuntos seculares (Dailey, 2015, p.25). Pareciera que, por este motivo, minimizó la 
reacción de Clotilde en 524, cuando encargó a sus hijos vengar la muerte de sus 
padres burgundios.20 Esta es una estrategia literaria y no de reconstrucción 
histórica, puesto que, destacaba actos piadosos de la reina y no tanto su 
participación en asuntos políticos. Según Erin Dailey, el prelado esperaba que sus 
relatos sobre las viudas inspiraran a su público a actuar con virtud y a comprender 
a la viudez como una prueba moral.  
 
Conclusión 
En virtud del recorrido realizado, es posible afirmar que la reconstrucción de 
procesos históricos en el período medieval con perspectiva de género presenta 
múltiples desafíos al historiador. Las fuentes disponibles son de diferentes tipos y 
presentan complejidades propias que hacen necesario un abordaje exhaustivo y 
comparativo. Dado que no nos brindan, en su mayoría, las voces directas de las 
mujeres estudiadas, es necesario ponerlas en espejo para que dialoguen entre sí 
con el fin de obtener un panorama crítico de las experiencias que se analizan.  
Afortunadamente para las mujeres religiosas de la Galia del siglo VI se verifica que, 
en las últimas décadas, se han multiplicado los estudios que se aproximaron a los 

20 HF, II, III. 

19 Gregory of Tours, Glory of the Confessors, Raymon Van Dan (trad.) Liverpool University Press, 
Liverpool, 2004, IX. 

18 HF, IV, IX, 

17 HF, II, 43. 

16 Gregory of Tours, The History of the Franks, Lewis Thorpe (trad.), Penguin Books, Londres, 1974, 
Libro II.  

páginas / año 18 – n° 46/ ISSN 1851-992X /2026                        
 



Desafíos en la aproximación a las fuentes escritas para el estudio de la 
religiosidad femenina en la Galia del siglo VI 
 
documentos desde otra mirada. La utilización del género como categoría analítica 
ha permitido pensar a la mujer como un concepto que es necesario historizar. Es 
decir, las representaciones que hoy nos atraviesan de lo que entendemos por 
“mujer” no son las mismas que las de la sociedad altomedieval. Y esto, como señala 
Violaine Sébillotte, habilita y hace necesario recurrir a una temporalidad amplia 
que permita comparaciones entre diferentes corpus documentales y contextos 
diversos (Sébillotte, 2019, p.303).  
Las nuevas preguntas y nuevas intenciones, que no pierden de vista la agencia 
femenina, han favorecido la creciente comprensión acerca de cómo desarrollaron 
sus vidas y construyeron aquellas relaciones de poder. Pero prestar atención a esta 
capacidad de acción requiere de cautela para evitar caer en una idealización de la 
autonomía y libertad femenina en el contexto social que se estudia. Coincidimos 
con Howell en que implica no desconocer cómo el estatus social, el estado civil y la 
ubicación cronológica y geográfica influyeron en tal agencia (2019, p.22). 
Queda pendiente, por supuesto, el acceso a las circunstancias que experimentaron 
las mujeres de los estamentos bajos de aquella sociedad y que también 
participaron de este tipo de vida, dentro o fuera de un monasterio. La 
reconstrucción de sus acciones es obstruida por la ausencia prácticamente total en 
los escritos altomedievales, aunque los avances de la antropología y la arqueología, 
han contribuido a que no sea absoluta.  
 
 
 
Bibliografía  
 
Baños Vallejo, F. (1989). La Hagiografía como género literario en la Edad Media. 
Tipología de doce Vidas individuales castellanas. Oviedo: Departamento de Filología 
Española. 
 
Castellanos, S. (2004). La Hagiografía Visigoda. Dominio social y proyección cultural. 
Logroño: Fundación San Millán de la Cogolla. 
 
Comas Via, M. (2023) Mujeres que sirven, mujeres que cuidan. La economía de los 
cuidados en la Cataluña bajomedieval. Cuadernos Medievales (35). 
 
Dailey, E. T. (2015). Queens, Consorts, Concubines. Gregory of Tours and Women of 
the Merovingian Elite. Leiden: Brill. 
 
Diem, A. (2020). Merovingian Monasticism: Voices of Dissent. En B. Effros e I. Moreira 
(eds.); The Oxford Handbook ok the Merovingian World. Oxford: Oxford University Press. 
 
Dunn, M. (2003). The Emergence of Monasticism. From the Deserts Fathers to the 
Early Middle Ages. Padstow: Blackwell. 

páginas / año 18 – n° 46/ ISSN 1851-992X /2026                          
 



Patricia Beatriz Veraldi 

 
Effros, B. (2002). Creating Community with Food and Drink in Merovingian Gaul. 
Nueva York: Palgrave Macmillan. 
 
Fonay Wemple, S. (1981). Women in Frankish Society. Marriage and Cloister 500 to 
900. Filadelfia: University of Pennsylvania Press. 
 
Foot, S. (2019). Veiled Women. The Disappearance of Nuns from Anglo-Saxon 
England. Volumen I. Londres: Routledge. 
 
Fouracre, P. (1990). Merovingian History and Merovingian Hagiography. Past 
&Present (127). Recuperado de https://www.jstor.org/stable/i226654 
 
García de la Borbolla, A. (1999). La Hagiografía medieval, una particular 
historiografía. Un balance del caso hispano, Hispania Sacra, (51),14. Recuperado de 
https://doi.org/10.3989/hs.1999.v51.i104.595 
  
Hen, Y. (1995). Culture & Religion in Merovingian Gaul, AD 481-751. Leiden-New 
York-Colonia: Brill. 
 
Howell, M. (2019). The Problem of Women’s Agency in Late Medieval and Early Modern 
Europe. En S.J. Moran y A. Pipkin (eds.); Women and Gender in Early Modern Low Countries, 
1500-1750. Leiden; Boston: Brill.  
 
Isaïa, M. C. (2014).  L’hagiographie, source des norms médievales. Pistes de recherche. En 
M.C. Isaïa y T.Granier (eds.) Normes et hagiographie dans l’Occident (VI- XVI siècle). Actes 
du colloque international de Lyon, 4-6 octobre 2010, Turnhout: Brepols. 
 
James, E. (2020). Elite Women in the Merovingian Period.  En B. Effros e I. Moreira (eds.); 
The Oxford Handbook ok the Merovingian World. Oxford: Oxford University Press. 
 
Klapisch-Zuber, C. (2003). Masculino/Femenino. En J. Le Goff y J.C. Schmitt (eds.); 
Diccionario Razonado del Occidente Medieval.  Madrid: Akal. 
 
Klingshirn, W. E. (1994). Caesarius of Arles. The Making of a Christian Community in 
Late Antique Gaul. Cambridge: Cambridge University Press. 
 
Kreiner, J (2020). Merovingian Hagiography. En B. Effros e I. Moreira (eds.); The Oxford 
Handbook ok the Merovingian World. Oxford: Oxford University Press. 
 
Mc Namara, J.A. & Halborg J. E. & Whatley, E.G. (eds., trads.). (1992). Sainted Women of the 
Dark Ages. Durham y Londres: Duke University Press.  
 

páginas / año 18 – n° 46/ ISSN 1851-992X /2026                        
 

https://doi.org/10.3989/hs.1999.v51.i104.595


Desafíos en la aproximación a las fuentes escritas para el estudio de la 
religiosidad femenina en la Galia del siglo VI 
 
Rudge, L. (2011). Dedicated Women and Dedicated Spaces: Caesarius of Arles and 
the Foundation of St. John. En H. Dey y E. Fentress (eds.); Western Monasticism ante 
litteram: The Spaces of Monastic Observance in Late Antiquity and the Early Middle 
Ages. Turnhout: Brepols. 
________. (2007). Texts and contexts: Women’s Dedicated Life from Caesarius to 
Benedict. (Tesis Doctoral) University of Saint Andrews. 
 
Smith, J. A. (2016). Ordering Women’s Lives. Penitentials and nunnery rules in the early 
medieval west. Nueva York: Routledge. 
 
Scott, J.W. (1996). El género: una categoría útil para el análisis histórico, En M. 
Lamas (comp.); El género: la construcción cultural de la diferencia sexual. México: 
PUEG. 
 
Sébillotte Cuchet, V. (2019) Épilogue. Pour une histoire mixte, Dialogues d’histoire 
ancienne (18). pp.297-307. 
https://www.persee.fr/doc/dha_2108-1433_2019_sup_18_1_4831 
 
Zemon Davis, N. (1976). Women History in Transition: The European Case, 
Feminist Studies (3). Recuperado de https://www.jstor.org/stable/3177729 
 
 
 
 

Recibido: 07/06/2025 
Evaluado: 08/09/2025 

Versión Final: 10/11/2025 
 

páginas / año 18 – n° 46/ ISSN 1851-992X /2026                          
 


