
Presentación Dossier      
Luciana Urbano, Mariana Della Bianca y Silvana Dos Santos 
páginas / año 18 – n° 46 Enero-Abril ISSN 1851-992X/ 2026 
http://revistapaginas.unr.edu.ar/index.php/RevPaginas 
DOI:  10.35305/rp.v18i46.1020 
  

 
Dossier Nº 46 

 
 

Mujeres en la historia antigua y medieval. Patrimonio, 
didáctica y literatura. 

 
La Historia de las mujeres en perspectiva de género ocupa hoy un lugar muy 
importante dentro de los estudios del mundo antiguo y medieval. Esta 
preocupación ha dejado en claro que no era una moda pasajera, sino que se ha 
instalado ampliando y complejizando lo que se consideraba el sujeto/agente 
histórico y ha producido teoría capaz de interpelar la evidencia empírica desde 
nuevos lugares. Frente a esta expansión de las fronteras crece la necesidad de 
contextualizar históricamente considerando la especificidad de cada sociedad en 
tiempo y espacio.  
Al aproximarse al estudio de cualquier período histórico, es preciso considerar el 
rol que se le asigna a lo masculino y lo femenino, a cómo varones y mujeres se 
relacionan entre sí, se comprenderá que las relaciones de género no afecta sólo a la 
Historia de las mujeres sino que es una perspectiva teórica para el estudio de las 
sociedades en su conjunto. Su metodología, permite comprender las dinámicas 
sociopolíticas, las formas de construir subjetividades y las prácticas sociales de 
cada comunidad histórica para evitar, dentro de los posible, relatos del pasado 
sesgados. Las estrategias metodológicas utilizadas implican recurrir a documentos 
históricos poco trabajados o revisar las clásicas como tratados y tropos literarios 
antiguos para hacer una lectura a contrapelo. 
Abogamos por una historia con perspectiva de género con carácter interseccional, 
es decir, que no pierda de vista otras variables que se ponen en juego al momento 
de interpretar el pasado. La clase, la etnia, la cultura, la lengua, la región, son 
aspectos ineludibles en la búsqueda de no generalizar y poder recuperar los 
matices. No es nuestra intención aquí realizar un estudio exhaustivo de la enorme 
producción historiográfica y teórica, sino simplemente plantear algunas líneas de 
reflexión que serán necesarias para introducir problemas medulares que nos 
interpelan como historiadoras dedicadas a períodos lejanos en el tiempo. 
Este dossier es un pequeño homenaje a “nuestras maestras”, historiadoras y 
docentes conocedoras del oficio que supieron marcar un camino a seguir. Reyna 
Pastor, Marta Bonaudo, María Inés Carzolio, profesoras de Historia Medieval y 
Moderna en nuestra facultad, las tres hicieron historia con perspectiva de género 
mucho antes de que la ola feminista llegara a nuestras universidades. María Rosa 
Oliver, profesora honoraria de la Facultad de Humanidades y Artes (2020), 
 
Esta obra está sujeta a la Licencia Reconocimiento-NoComercial-CompartirIgual 4.0 Internacional 
de Creative Commons. http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/  
 

http://revistapaginas.unr.edu.ar/index.php/RevPaginas


Luciana Urbano, Mariana Della Bianca y Silvana Dos Santos 

profesora titular de la cátedra de Historia de Asia y África I entre 2014 y 2019. Sus 
reflexiones en torno a las relaciones de género en el período Paleobabilónico 
abrieron el campo en Latinoamérica y posibilitaron que otras sigamos pensando 
esos problemas. Para ellas, nuestra gratitud y admiración. 
 
De olas y mareas en costas lejanas 
La filósofa española Amelia Valcárcel realiza un recorrido histórico datando las ya 
famosas tres (o tal vez hoy cuatro) olas del feminismo mucho antes de lo que lo 
hacen numerosos análisis. Esta propuesta es interesante porque muestra el largo 
recorrido en el proceso de toma de conciencia y apropiación. La autora considera al 
feminismo como un “hijo no deseado de la Ilustración” (Valcárcel, 2001: 9). 
Posteriormente, el sufragismo de fines del siglo XIX y principios del XX, incómodo 
pariente del liberalismo, logra sus objetivos más importantes: el voto y la 
educación, hasta el estallido de la Segunda Guerra Mundial, momento en que se 
genera la irrupción al mercado laboral de las mujeres en reemplazo de los hombres 
enviados al frente. El retorno de los varones es acompañado por un retroceso en 
los derechos femeninos. 
La Historia de las mujeres, casi como un efecto no deseado de la agenda de 
demandas políticas de la década del ‘70, no detiene su avance y se expande más 
allá de los tradicionales centros académicos francos y anglófonos. Se generan 
marcos teóricos estimulantes aunque también con enfoques y perspectivas 
disímiles, en tensión y contradictorias en muchos casos. Esto provoca la ruptura de 
modelos intelectuales naturalizados, se comienza a pensar las disidencias sexuales, 
así como  una diversidad de identidades genéricas, étnicas y de clase al interior de 
las mismas. sintomático de este clima es el clásico artículo de Gayle Rubin “The 
traffic in women: Notes on the ‘political economy of sex’” ([1975] 1986) considerado 
el iniciador de la teoría de género. Antes de esa fecha ningún escrito contenía la 
connotación que Rubin le dio al concepto de género. La autora postula la existencia 
de un “sistema sexo/género” como un mecanismo regulador de la vida social 
encarnada en la ley (paterna, del Estado, de la iglesia, de la escuela, del 
psicoanálisis) que transforma a hombres y mujeres biológicos en seres 
genéricamente diferenciados y jerarquizados. La autora llega a este concepto 
mediante un recorrido crítico sobre cómo las teorías tradicionales abordaron el 
problema de la subordinación de la mujer, desde el marxismo, el psicoanálisis de 
Freud y Lacan y la antropología de Lévi-Strauss. 
Desde el campo de la Historia, Joan Kelly planteaba “el cometido de restituir las 
mujeres a la Historia condujo a otro: el de ‘restituir la Historia a las mujeres’” 
(Kelly, [1976] 1983: 15). En este sentido también es interesante el aporte de Gisela 
Bock (1991: 55-77) quien enfatiza que en realidad las relaciones de género poseen 
la misma importancia que el resto de las relaciones humanas, que están en el 
origen de todas ellas. Joan Scott ([1991] 1996: 59-88) por su parte, señala la 
imposibilidad de separar género y política y es una referente en la búsqueda de 
nuevos carriles teóricos, critica las posturas historiográficas tradicionales que ni 

 
páginas / año 18 – n° 46/ ISSN 1851-992X /2026                                 



Presentación Dossier 

querían ni podían dar cuenta de la transformación que implica incorporar a la 
mujer en la Historia, ya no sólo como simple agregado en los márgenes. 
Los aportes de Gayle Rubin también han sido fundantes para entender y abordar 
las identidades sexuales “no-normativas” o disidentes, es por esto que Judith Butler 
retoma sus reflexiones en su insigne obra El género en disputa ([1990] 2007). 
Butler argumenta, siguiendo a Rubin, que el hecho de que la ley que impone el tabú 
del incesto creando la heterosexualidad exogámica también instaura el tabú de la 
homosexualidad (Butler, [1990] 2007: 112-113). Butler realizó el mismo camino 
crítico que Rubin (Engels, Lévi-Strauss, Freud, Lacan), pero esta lectura la hizo 
desde los aportes de la misma Rubin y desde La historia de la sexualidad de Michel 
Foucault (Foucault, [1976] 2008), en especial recuperando el concepto del poder 
represivo y la coextensividad de éste con la sexualidad.  Así, argumenta que: 
 

el deseo y su represión constituyen una razón para reforzar las estructuras 
jurídicas; el deseo se construye y se prohíbe como un gesto simbólico ritual 
mediante el cual el modelo jurídico desempeña y afianza su propio poder 
(Butler, [1990] 2007: 167). 

 
Pero Butler fue más a allá de lo expuesto por Rubin en su concepto de “sistema 
sexo/género”, en concreto va a “deshacer el género”, título de otra de sus obras 
(Butler, 2004), poniendo en jaque la visión dual del sexo como lo natural y el 
género como lo construido cultural y socialmente. Para Butler “(…) el sexo siempre 
ha sido  género (…)” (Butler, [1990] 2007: 57). Es decir que el sexo es una 
construcción cultural. Así, mediante un proceso cognitivo deconstructivista 
complejo (e imposible de reproducir aquí) llega a la conclusión de que no hay nada 
en la sustancia del cuerpo que lleve a que una mujer llegue a serlo, poniendo en 
jaque la famosa tesis de Simone de Beauvoir (1949) “no se nace mujer, se llega a 
serlo”. 
Butler considera que el género: 
 

no es una identidad estable o un sitio donde se funde la capacidad de acción y 
de donde surjan distintos actos. Sino más bien una identidad débilmente 
formada en el tiempo, instaurada en un espacio exterior mediante una 
reiteración estilizada de actos (Butler, [1990] 2007: 273). 

 
De allí su concepto del género como acto performativo. Butler no deja de utilizar la 
categoría de género pero no lo hace en oposición a la de sexo. Así no sólo echa por 
tierra la dualidad hombre/mujer; sexo/género, sino que también plantea la 
imposibilidad de que la “mujer” sea el sujeto del feminismo político. De tal modo, 
no hay nada en la naturaleza ni en la materialidad del cuerpo que justifique la 
subordinación de un sexo sobre otro ni que le otorgue una identidad estable y 
permanente, es así como Butler inhabilita la tesis de las feministas del ’70 sobre la 
universalidad de la dominación masculina y la búsqueda de estructuras duales, la 

 
                                                    páginas / año 18 – n° 46 / ISSN 1851-992X / 2026                                
 



Luciana Urbano, Mariana Della Bianca y Silvana Dos Santos 

naturaleza tiene una historia y por lo tanto es también parte de la cultura. Esta idea 
se extiende también al sexo y al cuerpo. 
En este marco, y durante los años ‘90, se desarrollan las teorías queer, en contra de 
la heterosexualidad obligatoria o normativa, mutiladora de la diferencia sexual. Sin 
embargo, ya existían planteos de fines de los 70’ y principios de los 80’ como los 
Monique Wittig (conferencia 1978) que fue la primera en acuñar esta propuesta y 
Adrienne Rich (1996 [1980]: 15-45) qué analiza las producciones del propio 
feminismo que dejan de lado cualquier identidad de sexo/género que no esté 
inscripta en la relación binaria mujer/hombre haciendo especial hincapié en el 
relegamiento del lesbianismo en dichos estudios. Según Paul B. Preciado (2002), 
que dedica su libro a Witting, el movimiento queer converge con el postfeminismo 
al implicar una revisión crítica de las luchas feministas. Frente al feminismo liberal, 
heterosexual y de clase media que busca la igualdad del sujeto político mujer con el 
sujeto político hombre (la normalización), el postfeminismo incorpora otros 
elementos identitarios como las reivindicaciones de clase, étnicas y concibe el 
cuerpo (y no sólo el cuerpo de la mujer) como el efecto de un conjunto de 
tecnologías sexuales. Parte de su propuesta es qué:  
 

En el marco del contrato contra-sexual, los cuerpos se reconocen a sí mismos 
no como hombres o mujeres, sino como cuerpos parlantes, y reconocen a los 
otros como cuerpos parlantes. Se reconocen a sí mismos la posibilidad de 
acceder a todas las prácticas significantes, así como a todas las posiciones de 
enunciación en tanto sujetos, que la historia ha determinado como masculinas, 
femeninas o perversas (Preciado, 2002: 18). 

 
Lejos de haber agotado las propuestas teóricas, es momento de preguntarnos ¿De 
qué manera, todos los aportes y discusiones que se han presentado han tenido 
repercusión en la producción académica de nuestros campos de estudio? 
Consideramos que si bien la preocupación es actual, podemos rastrearla en su 
dimensión histórica considerando los ejes estructurantes temporales y espaciales.  
Un primer elemento a resaltar es que los tiempos de la renovación historiográfica 
son disímiles según el área de especialidad. Fue más temprana para la Historia 
contemporánea,  moderna y  medieval y luego se dio en la Historia antigua, 
precedida incluso por la Paleohistoria, de la mano de la Arqueología feminista. Más 
allá de esta disonancia temporal, encontramos una coincidencia: la falta o la 
reticencia a “hacer teoría”. Para la arqueóloga e historiadora del arte Zainab 
Bahrani (2001) esto es una falta de reconocimiento de los especialistas en Historia 
antigua de que el conocimiento se construye socialmente y un signo de temor de 
los más tradicionalistas de encontrar una oposición académica con quien debatir. 
Los críticos son tildados de no-especialistas y por lo tanto no aptos para el diálogo 
(Bahrani, 2001: 11). Claro que esto no significa que cualquier teoría o categoría 
conceptual pueda trasladarse acríticamente al pasado. Bahrani tempranamente 
señalaba que la cuestión no es buscar a la mujer en la historia sino tratar de 
interpretar lo que la mujer significó en un registro histórico determinado (Bahrani, 

 
páginas / año 18 – n° 46/ ISSN 1851-992X /2026                                 



Presentación Dossier 

2001: 11). Plantea que debemos abordar los problemas particulares de la 
disciplina desde nuestra especificidad, desarrollando nuestros propios métodos 
(Bahrani, 2001: 26). La teoría feminista no es un modelo universal que se puede 
aplicar a cualquier sociedad histórica de manera anacrónica, “debemos considerar 
las teorías como un proceso con el que debemos discutir y negociar pero desde 
nuestra especificidad” (Bahrani, 2001: 27).  
Otra variable común a considerar es la perspectiva estereotipada que aún hoy 
abunda sobre los roles y funciones de las mujeres en los periodos que son de 
nuestro interés. Por ejemplo, la imagen que la sociedad actual tiene de la mujer 
medieval es muy pobre y tergiversada desde el siglo XIX por temas como el 
derecho de pernada, la reclusión femenina en el ámbito doméstico, el cinturón de 
castidad, la persecución de las brujas, temas que ya hace muchos años Régine 
Pernoud (1998) respondió en su obra Para acabar con la Edad Media. Sin embargo, 
esa visión negativa de lo femenino no era predominante en tiempos medievales, 
sino que se comienza a profundizar a partir del siglo XV.  Tal como señaló Umberto 
Eco hace años, en un comentario a su obra El nombre de la Rosa, lo que sucede es 
que “(...) cada uno tiene su propia idea, generalmente corrupta, del medioevo (...)” 
(Eco, 1985: 82). Quizás, podemos atribuir esta situación a que el papel de la mujer 
en la sociedad medieval se nos revela, muy complejo y difícil de conocer, ya que las 
fuentes son sobre todo de carácter jurídico-administrativo, además de existir un 
gran silencio en otros ámbitos de la cotidianeidad femenina que obligan a tener 
una metodología rigurosa para desentrañar la información que nos brindan, a la 
que podemos agregar algunos vestigios materiales. Textos como María de Molina, 
tres veces reina (Grabrois: 1967), Mujeres en la Ciudad (Perrot: 1997), Hildegarda 
de Bingen. Una conciencia inspirada en el siglo XII (Pernoud: 2012), Mujeres 
medievales (Power: 2013), Christine Klapisch Zuber (1984; 2002), Arlette Farge 
([1992] 2008) por nombrar solo algunas, fueron abriendo el camino para 
recuperar historias de mujeres letradas, religiosas y nobles. 
Para el caso de las mujeres del mundo antiguo durante mucho tiempo primó la 
ausencia casi total, para pasar luego a una idea de “anexo”, descripciones 
sumamente detalladas, casi biográficas, de mujeres que destacan gracias a sus 
“cualidades personales excepcionales” (Harris, 1992: 950), mostrándolas como 
sujetos anómalos de la historia. Destacan las reinas, princesas, sacerdotisas y las 
diosas pero solo para poner una nota de color en las margenes de una historia que 
seguía teniendo a los varones como productores y protagonistas esenciales. Este 
punto de vista conlleva un peligro significativo: si asumimos que lo que vemos en el 
registro textual es producto de la excepcionalidad o de la personalidad, 
perderemos de vista el colectivo y le sumaremos a la historia decimonónica de los 
“grandes hombres” la de las “mujeres inusuales” (Veáse: Oliver, 2007; Oliver y 
Urbano, 2018; Urbano, 2018: 430).  
En relación a las mujeres medievales de los sectores populares, desde hace tiempo, 
se vienen revisando las fuentes y la metodología con la que se abordan, con 
fructuosos resultados. Como ha señalado María del Carmen García Herrero (2021), 

 
                                                    páginas / año 18 – n° 46 / ISSN 1851-992X / 2026                                
 



Luciana Urbano, Mariana Della Bianca y Silvana Dos Santos 

es imperiosa la necesidad de revisitar  las fuentes primarias desde la iconografía al 
derecho, pasando por la literatura y los protocolos notariales, las Ordenanzas de 
oficio redactadas en masculino plural ocultan su presencia. No obstante lo 
encriptado de las fuentes escritas oficiales, las mujeres ejercieron casi cualquier 
oficio (García Herrero, 2021: 630 ). Desde el taller urbano hasta la dirección del 
negocio familiar, ellas fueron taberneras, pescadoras, costureras, hilanderas, 
comerciantes, tintoreras (Segura Graiño, 2013: 175). En relación a las mujeres 
campesinas Reyna Pastor ha planteado: 
 

El papel de las mujeres en la organización interna para la producción y 
reproducción de estos grupos y sus pequeñas explotaciones comienza a 
revelarnos muchas interrelaciones: distribución del trabajo, diferenciación 
social del mismo, en su caso, y, sobre todo, en los que vivían y trabajaban en las 
pequeñas explotaciones, tan importantes y características del sistema feudal 
(Pastor, [1992] 2008; 560). 

  
En la política, espacio masculino por excelencia junto a la guerra, las mujeres de la 
nobleza y reinas competían por el poder (Pelaz Flores: 2015; Pages Poyatos, 2017). 
El concepto de Queenship viene echando luz para pensar las modalidades de su 
ejercicio: 
 

La relación de la reina con el poder no puede circunscribirse únicamente a los 
canales formales de poder, sino que es necesario un análisis profundo de las 
redes familiares, clientelares o cortesanas, espacios informales donde la reina 
actuaba como ‘patrocinadora de un linaje y de su entorno, de su familia’ 
(Silleras, 2005-2006: 127). La relación entre estos dos ámbitos, 
complementarios entre sí, configurará por tanto las funciones, posibilidades y 
acciones de estas reinas. En definitiva, podemos decir que Queenship significa, 
en un contexto historiográfico, ‘aquello que (en el sentido más amplio) hace 
referencia al estado o condición de ser reina’ (Silleras, 2003: 130) (Pages 
Poyatos, 2017: 48). 

  
En el ámbito cultural, en las principales ciudades europeas, las niñas tenían sus 
propios colegios, por lo que, lejos de encontrarnos con mujeres iletradas, hallamos 
lectoras, escritoras, músicas, artistas (Casagrande, 1992; Rivera Garretas, 1990, 
1996). En cuanto a la religiosidad, la mujer medieval participó de los principales 
movimientos heterodoxos de cátaros, valdenses y husitas (De Rábago, 2013; De 
Recio, 1999), así como también en el movimiento de las beguinas y en las órdenes 
del clero regular (Corbellini, 2013; Muñoz Fernandez, 2017; Cavero Dominguez, 
2017). Como vemos, la mujer no estuvo excluida de ningún ámbito en los tiempos 
medievales. En el seno de las familias desempeñaba un papel fundamental, como 
madres, hijas, esposas. Los estudios sobre historias de las mujeres han abierto la 
posibilidad de recuperar aspectos de la vida “privada”, cotidiana, doméstica, (Opitz, 
[1992] 2008), sobre las distintas etapas de la vida como la vejez (Comas Via, 2020) 
como también sobre la infancia y la juventud (García Herrero, 1998). Un tema de 
relevancia ha sido el matrimonio monogámico e indisoluble, creación medieval, 

 
páginas / año 18 – n° 46/ ISSN 1851-992X /2026                                 



Presentación Dossier 

que ha llevado a importantes investigaciones sobre las relaciones de parentesco, la 
concepción de la “familia” en el período y los roles que se le atribuyen a las mujeres 
– especialmente nobles – para afianzar linajes a través de la alianza matrimonial 
(Aries, 1987). En síntesis, como señaló García Herrero: 
 

Hacer Historia de las mujeres era (y es) fijar la atención en generaciones y 
generaciones de niñas, jóvenes, mujeres, ancianas que estaban ocultas, 
veladas, olvidadas e incomprendidas no tanto o no sólo por la Historia, puesto 
que los testimonios estaban ahí, disponibles y esperándonos, sino por la 
escritura de la Historia y la historiografía, pues no se había reparado en ellas 
en sus experiencias y en sus aportaciones (García Herrero, 2021: 635). 
 

Contribuciones en este dossier 
El presente dossier se construye al calor de la renovación historiográfica antes 
señalada, en un arco temporal amplio que va desde la Edad del Bronce hasta el siglo 
XV principalmente en el mundo mediterraneo. Asimismo, las entradas analíticas 
son diversas: arqueología, historiografía, literatura, didáctica. En todos los casos el 
objetivo es contribuir al entendimiento de las relaciones de género y los roles y 
funciones que las mujeres desarrollaron en la antigüedad y la Edad Media, 
considerando asimismo su impacto en el presente. 
En tal sentido, el artículo de Octavio Torres Gomariz, “Bases para una relectura con 
perspectiva de género de la Menorca Talayótica”, nos invita a pensar la relación 
entre patrimonio cultural, didáctica y género en el análisis del documento de 
declaración de la Menorca Talayótica como Patrimonio Mundial en 2023. La lectura 
de la candidatura desde los aportes de la Arqueología Feminsita Española permite 
poner en evidencia la ausencia de una perspectiva generizada en la redacción del 
documento, privilegiando la clásica perspectiva monumentalista y androcéntrica. El 
autor destaca la potencialidad de mirar el sitio con las gafas violeta para poner en 
valor no solo las experiencias históricas de las mujeres de la Menorca Talayótica, 
sino también para reconstruir la memoria histórica y el valor patrimonial 
arqueológico, histórico y cultural.  
En línea con la preocupación sobre la divulgación de la Historia Antigua pero desde 
una perspectiva didáctica, Melisa Gómez en su artículo “Pero el amor pudo más. 
Una propuesta didáctica sobre la historia de Egipto a partir de la vida de Cleopatra 
VII, su última reina”, propone una lectura crítica de los manuales escolares. La 
autora señala como la incorporación de la Historia de las Mujeres en los textos 
escolares incluyó sólo aquellas consideradas “célebres” o “anómalas”, ejemplos casi 
excepcionales, nombradas solo en los margenes, casi como misceláneas o notas de 
color en una historia que continuaba dominada por protagonistas masculinos. Tal 
es el caso de Cleopatra. Así, Gómez realiza una propuesta didáctica para dejar de 
ver a la última faraona como una “heroína trágica” o una “arpía sedienta de poder”, 
mostrándola en su faceta de estratega militar y líder política. 
Adentrándonos en el periodo de la denominada Alta Edad Media, Patricia Veraldi 
en “Desafíos en la aproximación a las fuentes escritas para el estudio de la 

 
                                                    páginas / año 18 – n° 46 / ISSN 1851-992X / 2026                                
 



Luciana Urbano, Mariana Della Bianca y Silvana Dos Santos 

religiosidad femenina en la Galia del siglo VI” aborda las posibles fuentes para 
acceder a las mujeres religiosas en la Galia del siglo VI. A partir de la categoría de 
género, señala los límites y las posibilidades que ofrecen los documentos que 
trabaja: La Regula virginum, redactada por el obispo Cesáreo D´Arlés cuando 
planificó el monasterio de San Juan; las epístolas: la carta de Avito de Vienne 
dirigida a su hermano Apolinar en referencia a Fucina, hermana de ambos, por un 
lado, y la carta de Cesárea la Joven – sobrina del Cesáreo D´Arlés a la reina 
Radegunda, que estaba gestionando la fundación del convento de Santa Cruz de 
Poitiers, por otro lado; y las hagiografías: la de Radegunda en sus dos versiones – la 
del obispo de Poitiers y la de Baudovina –, y la de Clotilde, quien tuvo notable 
influencia en la conversión de Clodoveo. Las hagiografías, se erigen como fuentes 
que también recuperan referencias compartidas, necesarias para la armonía de la 
vida común. En este sentido, el artículo propone realizar un abordaje exhaustivo y 
comparativo de estas fuentes con la cautela y la precaución necesarias para no 
cometer anacronismos al realizar análisis con perspectiva de género. 
En la misma línea pero para un periodo posterior, Adriana Milano estudia las 
representaciones femeninas en la hagiografía de la baja Edad Media castellana a 
partir del texto de Álvaro de Luna Virtuosas e claras mugeres (1446). Álvaro de 
Luna fue un encumbrado miembro de la corte de Juan II de Castilla e Isabel de 
Portugal, por lo demás padres de Isabel la Católica. En Virtuosas e claras mugeres, 
defiende al género femenino tomando como ejemplo a mujeres bíblicas, paganas y 
cristianas. En este texto – claramente influenciado por las ideas del humanismo - se 
recuperan las hagiografías femeninas con el fin de intervenir en la “Querella de las 
Mujeres”. El texto fue el primer santoral con autor en Castilla que no sólo formó 
parte de la biblioteca de Isabel la Católica sino también de muchas otras mujeres 
de la nobleza castellana.  Este artículo realiza un pormenorizado análisis del 
género hagiográfico y destaca la intencionalidad del texto referido. Por un lado 
pedagógica, ya que otorga a los personajes femeninos verosimilitud e historicidad y 
muestra sus agencias en ámbitos tradicionalmente reservados a los hombres. Por 
otro lado, sociopolítica, ya que el autor buscaba reconocimiento y prestigio dentro 
de la corte en la que se desenvolvía. La autora contextualiza al autor y la obra, y nos 
acerca a un texto que habla sobre mujeres, que fue escrito para ser leído por ellas.      
El dossier cierra con dos contribuciones que nos invitan a pensar los aportes de la 
literatura y el análisis del discurso para los textos históricos medievales. Ligia 
Cristina Carvalho en “Género, discurso y poder en el Tratado de Amor Cortes” 
aborda los mecanismos discursivos que marcan las relaciones de poder y sus 
estrategias y técnicas desde donde se definen y elaboran representaciones tanto de 
lo femenino como de lo masculino mediante el amor cortés en la Edad Media en 
Francia e Inglaterra. El paradigma metodológico de análisis es el del Análisis del 
Discurso Crítico para desentramar los tópicos que marcan relaciones jerárquicas 
inversas. En este estudio de caso, son las mujeres las que portan una condición de 
distinción y relevancia ante el varón plebeyo aunque, esto no es excluyente, porque 
la educación, lo modismos basados en el respecto al cuerpo y voluntad de las 

 
páginas / año 18 – n° 46/ ISSN 1851-992X /2026                                 



Presentación Dossier 

mujeres ante prácticas abusivas, en especial de grupos de hombres ante y sobre las 
mujeres pobres. En este sentido, la investigadora nos invita a pensar esos textos 
como discursos pedagógicos pacificadores y los modos de acceder a las relaciones 
con las mujeres marcando los modos de ser hombre y de ser mujer. Asimismo, hay 
temas centrales retomados como el lenguaje a usarse, el ritual de seducción, la vida 
sexual con el rol de la prostitucion y el castigo al adulterio. Además de marcar los 
lugares de segregación para las mujeres: conventos y matrimonios marcando los 
modos y prácticas de la sexualidad marcando la polifonía de la obra seleccionada.   
En “El testimonio de Celestina. El oficio de la alcahuetería en tiempos de los Reyes 
Católicos” Patricia Nuñez retoma desde la perspectiva de Ginzburg las relaciones 
entre oralidad y escritura en una época de transición cultural frente al impacto de 
la imprenta. La autora analiza cómo, en paralelo, se están forjando formas del amor 
y el rol de las terceras personas para facilitar encuentros. En este sentido, se da 
continuidad a lo debatido en la artículo comentado supra y, aporta la mirada sobre 
los intermediarios en los amores, en especial, en el Al Andalus desde la figura del 
alcahuete, el que lleva de su amo - un caballo- para obtener la simpatía de la mujer. 
El recorte de estudio es el caso del testimonio de Celestina, caracterizando a esas 
mujer desde aquello considerado una faltante: belleza y, un riesgo, ser viuda pero 
rescatando su habilidad para forjar relaciones traficando mujeres virgenes. Las 
alcahuetas portaban dos saberes: magia y amores, palabras y vinos siendo objeto 
de discurso y de testimonio.  
 
 
 
Bibliografía 

Aries, P. (1987). Sexualidades Occidentales. Buenos Aires: Paidós. 

Bahrani, Z. (2001). Women of Babylon. Gender and representation in Mesopotamia. 
London: Routledge. 

Bock, G. (1991). La Historia de las mujeres y la historia del género: Aspectos de un 
debate internacional, Historia Social Nº 9 , 55-78. 

Butler, J. ([1990] 2007). El Género en disputa: El feminismo y la subversión de la 
identidad. Barcelona: Paidós. 

Casagrande, C. ([1992] 2018) La mujer custodiada. En: G. Dubby y M. Perrot  (Dirs.) 
Historia de las mujeres de Occidente. La edad Media (Tomo II). Barcelona: Taurus, 
pp.105-146. 

Comas Via, M. (2018). Mujeres y escritura en el espacio urbano. Cataluña, siglos 
XIV-XV. En: J. Santiago Fernández y J. M. de Francisco Olmos (Eds). Escritura y 
sociedad: burgueses, artesanos y campesinos. Madrid:  Dykinson, pp. 69 - 84 . 

 
                                                    páginas / año 18 – n° 46 / ISSN 1851-992X / 2026                                
 



Luciana Urbano, Mariana Della Bianca y Silvana Dos Santos 

Corbellini, S. (2013). The voice of silence: Women, Books and Religious Reading in 
the Late Medieval European Urban Environment. En: J. A.  Solórzano Telechea;  B. 
Arízaga Bolumburu y A. Aguiar Andrade (Eds.). Ser mujer en la ciudad medieval 
europea. Logroño: Instituto de Estudios Riojanos, pp.  457-474. 

De Ballesteros, M. G. (1967). Mercedes María de Molina, tres veces reina. Madrid: 
Espasa-Calpe. 

Eco, U. (1985). Apostillas a El nombre de la rosa. Barcelona: Lumen. 

Farge, A. ([1992] 2008). La amotinada.  En: G. Dubby y M. Perrot  (Dirs.) Historia de 
las mujeres de Occidente. La edad Media (Tomo II). Barcelona: Taurus, pp. 503-522. 

Harris, R. (1992). “Women”. En: N. Freedman (Dir.). The Anchor Bible Dictionary, vol. 
6. New York: Doubleday, pp. 947-951. 

Kelly-Gadol, J. ([1976]1983). “The Social Relation of the Sexes: Methodological 
Implications of Woman´s History”. En: E. Apel (Ed.). Sings I. Chicago: University Of 
Chicago Press, pp. 15-28. 

Klapisch-Zuber, Ch. (2003). “Masculino/femenino”. En: J. Le Goff y J-C. Schmitt 
(Dirs.). Diccionario razonado del Occidente medieval. Madrid: Akal, pp.  507-516. 

Martínez Peñín, R. y Cavero Domínguez, G. (Coords.) (2021). Poder y poderes en la 
Edad Media. Murcia: Sociedad Española de Estudios Medievales y Universidad de 
Murcia. 

Gómez, M. L. y Fernández, Á. M. (2024). Campesinas, burguesas y señoras en la Baja 
Edad Media. Zaragoza: Prensas de la Universidad de Zaragoza. 

Opitz, C. ([1992] 2008). “Vida cotidiana de las mujeres en la Baja Edad Media 
(1250-1500)”. En: G. Dubby y M. Perrot  (Dirs.) Historia de las mujeres de Occidente. 
La edad Media (Tomo II). Barcelona: Taurus, pp. 321-400. 

Oliver, M. R. (2007). Indagación sobre la construcción de espacios femeninos en los 
intersticios del mandato masculino en la Mesopotamia Paleobabilónica. La aljaba, 
11, 79-100. 

Oliver, M. R. y Urbano, L. (2018). “Mujeres reales entre lo instituido y lo 
instituyente. Alianzas matrimoniales y política estatal en la Mesopotamia 
paleobabilónica”. En: J. Justel y A. Garcia Ventura (Eds.). Las mujeres en el oriente 
cuneiforme. Alcalá de Henares: Servicio de publicaciones de la Universidad de 
Alcalá, pp. 347 - 374. 

 
páginas / año 18 – n° 46/ ISSN 1851-992X /2026                                 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=76353
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=605271


Presentación Dossier 

Pages Poyatos, A. (2017). El Queenship como modelo teórico de poder formal e 
informal aplicado a la nobleza: apuntes para una propuesta metodológica,  Journal 
of Feminist, Gender and Women Studies, 5, pp. 47-56. 

Pastor, R. ([1992] 2008) “El trabajo rural de las mujeres en el reino de Castilla, 
Siglos XI-XV”. En: G. Dubby y M. Perrot  (Dirs.) Historia de las mujeres de Occidente. 
La edad Media (Tomo II). Barcelona: Taurus, pp. 565- 580. 

Pelaz Flores, D. y Val Valdivieso, Mª I. (2015) La historia de la Mujeres en el siglo 
XXI a través del estudio de la Reginalidad medieval,  Revista de Historiografía, 22, 
pp. 101-127. 

Pernoud, R. (2010). Para acabar con la Edad Media, Ed.José J. de Olañeta, Palma: 
España. 

Pernoud, R. (2012). Hildegarda de Bingen. Una conciencia inspirada en el siglo XII . 
Barcelona: Paidos. 

Perrot, M.  (1997). Mujeres en la Ciudad. Barcelona: Ed. Andrés Bello. 

Power, E. ([1975] 1999).  Mujeres Medievales, Traducción Carlos Graves. 
Cambridge: University Press. 

Preciado, P. B. (2002) Manifiesto contra-sexual. Prácticas subversivas de identidad 
sexual. Madrid: Opera Prima. 

Rich, A. ([1980] 1996). Heterosexualidad obligatoria y existencia lesbiana, DUODA 
Revista d’Estudis Feministes, 10: 15-45. 

Rivera Carretas, R. M. (2018). Escribir como mujer, Duoda, Revista de Estudios 
feministas, 54, 20-39. 

 Rubin, G. ([1975] 1986). Tráfico de mujeres: notas sobre la ‘economía política’ del 
sexo, Nueva Antropología, Revista de Ciencias Sociales, 30, 95-145. 

Scott, J. ([1986] 1990). El Género una categoría útil para el análisis histórico. En: M. 
Lamas (Ed.). El género: la construcción cultural de la diferencia sexual. México: 
PUEG UNAM, pp. 265-302. 

Scott, J. ([1991] 1996). “Historia de las mujeres”. En: P. Burke et Al. (Eds.). Formas 
de hacer Historia. Madrid: Alianza Universidad, pp. 59-88. 

Segura Graiño C. (2013). Los trabajos de las mujeres en la edad media. Una 
reflexión tras treinta años de historia de las mujeres. En: Solorzano Telechea y 
Otros, (Ed.) Ser Mujer en la ciudad medieval europea. Logroño: Instituto de Estudios 
Riojanos. 

 
                                                    páginas / año 18 – n° 46 / ISSN 1851-992X / 2026                                
 



Luciana Urbano, Mariana Della Bianca y Silvana Dos Santos 

Urbano, L. (2018). “Marriage policy in Mari: a field of power between domination 
and resistance. Some reflections from the perspective of gender”. En: S. Svärd y  A. 
Garcia Ventura (Eds.). Studying Gender in Ancient Near East. Pennsylvane: 
Eisenbrauns, pp. 423 - 445. 

Valcárcel, A. (2001). La memoria colectiva y los retos del feminismo. Naciones 
Unidas, CEPAL, Unidad Mujer y Desarrollo. 

 

 
Luciana Urbano  

Consejo de Investigaciones de la Universidad Nacional de Rosario, 
Universidad Nacional de Rosario (Argentina) 

lucianalurbano@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0003-2268-3888 

 
Mariana Della Bianca  

Universidad Nacional de Rosario (Argentina) 
mariannadb.md@gmail.com 

https://orcid.org/0000-0002-7482-0218 
 

Silvana Beatriz dos Santos  
Universidad Nacional de la Patagonia San Juan Bosco, 

Universidad Nacional de la Patagonia Austral (Argentina) 
silvadso5@gmail.com 

https://orcid.org/0000-0002-2650-4640 
 
 
 
 
 

 
 

 

 

 

 

 

 
páginas / año 18 – n° 46/ ISSN 1851-992X /2026                                 

mailto:lucianalurbano@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-2268-3888
mailto:mariannadb.md@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-7482-0218
mailto:silvadso5@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-2650-4640

